

## REUNIÓN: LOF LAFKEN WINKUL MAPU

Puel Mapu, 2019









# \* WAIKI

ES EN NOMBRE DE PARQUES NACIONALES QUE SE ASESINÓ A UN CHICO DE VEINTIDOS AÑOS, A UN LAMUEN. A RAFAEL NAHUEL,

QUE TODOS, TODOS SEPAN
QUE EL ESTADO Y PREFECTURA
Y PARQUES NACIONALES
MATARON A UN HERMANO

además de quitarnos el territorio 7 7 7 también los quitaron la posibilidad de Haçer ceremonias, de sostener nuestras autoridades ancestrales y se nos profibió nuestro idioma el mapuzungun, el Habla de la tierra

Nosotros tenemos un tuwun

u un kupalme

que es el lugar donde uno nació

que es el lugar de donde viene

nuestro linaie familiar.

DIJO, "ESTÂN VINIENDO DOS GRUPOS DE CUATRO PEÑI A APOYARNOS Y A TRAERNOS COMIDA, VAN A VENIR POR LOS CAMINOS ANTIGUOS"

WINKUL

peñi

Ni empecé y ya da una muestra fuerte de las situaciones de abuso y de humillación que ha padecido el pueblo Mapuche en manos de la codicia y la ambición de esa Argentina que emergía.

.

Y ENTONCES EMPEZAMOS A
TOCAR NUESTRO INSTRUMENTO
SUENA COMO UNA TROMPETA
SE LLAMA NORQUÍN
HASTA QUE SENTIMOS QUE
LAS RAMAS SE MOVÍAN

Llegó el grupo de apoyo llegaron los peñi entre los que venía el weichafe Rafael Nahuel.



### LAWEN

WEICHAFE

EL ESTADO ARGENTINO
TIENE QUE RECONOCER
EL GENOCIDIO
ES UNA DEUDA HISTÓRICA
QUE TIENE EL ESTADO HACIA
LOS PUEBLOS ORIGINARIOS
Y HACIA ESTA TIERRA

HAY QUE SEGUIR AL WEICHAFE

HAY QUE SEGUIR ESA RESISTENCIA

HAY QUE INSISTIR EN LA LUCHA,

HAY FUERZAS QUE SE ESTÁN DESPERTANDO

HAY NUEVAS AUTORIDADES QUE ESTÁN APARECIENDO

HAY DISPUTAS EN LA JUSTICIA QUE ESTAMOS GANANDO

HAY TERRITORIOS ANCESTRALES QUE ESTAMOS RECUPERANDO.

HAY QUE SEGUIR

COMO PUEBLO

Y A TRAVÉS DE LA AUTODETERMINACIÓN Y LA AUTOGESTIÓN

ALCANZAR NUESTRA AUTONOMÍA.

MAPUCHE

TERRITORIAL ES TRASCENDENTAL.
INVOLUCRA A TODO EL PUEL MAPU,
A TODA LA TIERRA DEL ESTE,
ACÁ SE LEVANTA UNA AUTORIDAD QUE
NO ESTABA PRESENTE EN EL PUEL
MAPU DESDE LA ÉPOCA DE LA
CAMPAÑA DEL DESIERTO.

NGEMPIN



el Estado argentino siempre mantuvo la complicidad de invisibilizar a los pueblos originarios que vivían acá desde antes

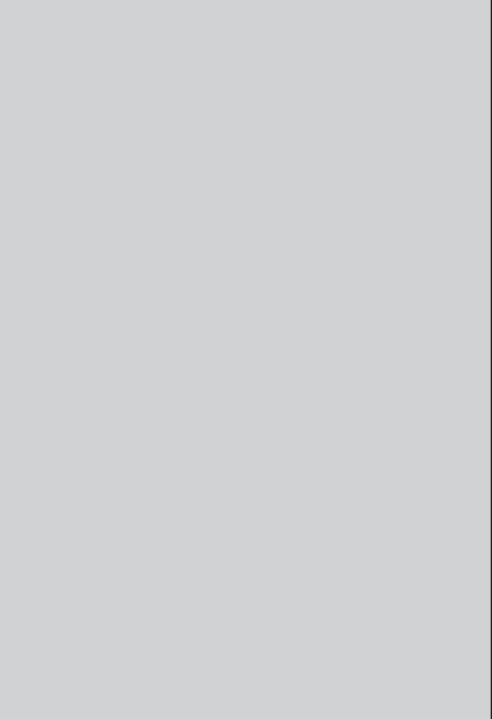
EL FIN DE ESTA RECUPERACIÓN

ESA AUTORIDAD SE LLAMA MACHI.



nosotras no queremos morirnos

pero no tenemos miedo
 porque somos parte de la tierra
 y la tierra no le tiene miedo a nadie



# \*\*REUNIÓN: LOF LAFQUEN WINKUL MAPU

Puel Mapu, 2019







Reunión : Winkul Mapu / compilación de Dani Zelko. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Biblioteca Nacional. 2021.

180 p.; 19 x 13 cm. - (Cuadernos de Lenguas Vivas; 3)

ISBN 978-987-728-124-8

1. Lenguaje. I. Zelko, Dani, compilador.

**CDD 410** 

#### BIBLIOTECA NACIONAL MARIANO MORENO

**Director:** Juan Sasturain **Subdirectora:** Elsa Rapetti

Director Nacional de Coordinación Técnica Bibliotecológica: Pablo García

Director Nacional de Coordinación Cultural: Guillermo David

Director General de Coordinación Administrativa: Roberto Gastón Arno

Directora del Museo del libro y de la lengua: María Moreno

### COLECCIÓN CUADERNOS DE LENGUAS VIVAS

Coordinación de Publicaciones: Sebastián Scolnik Producción: Equipo del Museo del libro y de la lengua Edición y diseño editorial: Área de Publicaciones

Dirección de Producción de Bienes y Servicios Culturales: Martín Blanco

Diseño original de tapa: Daniela Carreira

© 2021, Biblioteca Nacional Agüero 2502 (C1425EID) Ciudad Autónoma de Buenos Aires www.bn.gob.ar

| Lof Lafken Winkul Mapu     | .7  |
|----------------------------|-----|
| Soraya Maicoño             | 57  |
|                            |     |
| Elizabeth Gómez Alcorta    | 93  |
| Claudia Briones            | 103 |
| Marie Bardet               | 115 |
| Pilar Calveiro             | 129 |
|                            |     |
| Posfacio, por María Moreno | 153 |

Lof Lafken Winkul Mapu es una comunidad mapuche que está recuperando su territorio y su conocimiento ancestral en lo que hoy se conoce como Argentina. En esa tierra se levanta una machi, una autoridad espiritual trascendental para el pueblo Mapuche, una autoridad que no aparecía en el Puel Mapu desde hace muchos, muchos años. En esa tierra, el 25 de noviembre de 2017, fuerzas represivas del Estado asesinaron por la espalda a Rafael Nahuel. Caminando por el Puel Mapu llego a la comunidad. Invito a sus integrantes a escribir un libro. Me hablan y escribo a mano todo lo que dicen. Nada se graba. No se hacen preguntas. Cada vez que hacen una pausa para inhalar, paso a la línea que sigue. Son diez personas que hacen sonar una voz colectiva. Al otro día imprimimos el texto y lo leemos en voz alta,

un fuego. Cada persona tiene una copia y una lapicera.
Corregimos, llegamos a una versión final y mandamos
a imprimir. La mitad de los libros quedan en territorio
Mapuche y son distribuidos por la comunidad, la otra
mitad es distribuida por *Reunión* en otros lugares.

tres veces, en una ronda de ocho troncos alrededor de

### LOF LAFKEN WINKUL MAPU

Nosotros como mapuches vivíamos en otro lado en Bariloche éramos una comunidad urbana pero empezamos a hacernos algunas preguntas que tienen que ver con la espiritualidad mapuche y esas preguntas nos trajeron a este lugar. La gran mayoría de nuestros territorios ancestrales están en manos del winka, este estaba en manos de Parques Nacionales y se usaba para hacer caminatas caminatas turísticas. Al tiempo de habernos instalado acá Parques Nacionales se entera

de que habíamos recuperado el territorio
así que hace una denuncia
y ahí empieza el conflicto,
ahí empieza este último conflicto
porque el conflicto empieza hace ciento cincuenta años.

El día 22 de noviembre a la tarde llega la fiscal Little con un secretario del juez de acá de Bariloche de la justicia federal y de una forma muy prepotente nos dice: "Ustedes se tienen que ir ya se tienen que ir de acá esta tierra es de Parques Nacionales y ustedes la están usurpando". Los que estábamos abajo haciendo guardia le dijimos que no estábamos usurpando nada que solo estábamos recuperando estas tierras por legítimo derecho ancestral

que no nos íbamos a ir que íbamos a resistir y que si era necesario íbamos a dar nuestras vidas.

Ahí se fue

y nosotros empezamos a prepararnos
para la llegada de las fuerzas represivas del Estado,
sabíamos que cuando la policía entra no respeta nada
no respeta la vida de nadie
así que nos reunimos toda la comunidad
y contamos todo lo que la fiscal había dicho.
Ahí, todos juntos
nos alentamos y nos convencimos
de que no somos usurpadores
de que nuestra lucha es digna
y llegamos a la conclusión
de que nuestros pensamientos
tenían que convertirse en un único pensamiento:
cuidar el territorio es cuidarnos a nosotros.

Esa noche
se mantuvo la guardia en la tranquera
y en una hora de la madrugada
ya se divisaba en la ruta
bien cerca
las luces de los autos

de la Policía Federal de la Policía de Río Negro,

eran muchos muchos vehículos debían ser las tres de la mañana.

Llegaron hasta acá y se apostaron en la tranquera, ya habían cortado la ruta

la ruta 40

habían bloqueado todo el paso de Bariloche al sur, durante dos días tuvieron toda la ruta cortada.

Casi todas las mujeres y niños fuimos para arriba

y los *kona* se quedaron abajo, los *kona* son los que protegen a la comunidad

kona no tiene género

puede ser hombre o mujer

los *kona* son los que protegen a la naturaleza de la policía, la policía entra con armamento de guerra con gases lacrimógenos
con una energía que lastima
que busca lastimar
y nosotros estamos conectados con la tierra
así que si nos lastiman a nosotros
lastiman a la tierra
y si lastiman a la tierra
nos lastiman a nosotros,
así que proteger a la comunidad
y proteger a la naturaleza
son la misma acción.

Entonces los kona estábamos en la entrada de la comunidad la entrada, la tranquera, poné como quieras haciendo un fuego tratando de prepararnos para lo que venía pero no sabíamos si venían a desalojarnos si venían a negociar si venían a tirar balas... digamos que más que preparados estábamos atentos esperando atentos.

Cuatro y media de la mañana
todo oscuro salvo alrededor del fuego
llegan ellos todos formados
eran tres grupos de como ciento cuarenta personas,
ahí nos dimos cuenta que no venían a dialogar
que venían a reprimir.

La represión estaba en manos de la Policía Federal y de grupos tácticos de distintas fuerzas, la ruta la cortaron la Policía de la provincia Gendarmería y la Policía de Seguridad Aeroportuaria.

Bueno

entran estos tres grupos,

uno por la tranquera
uno por la izquierda
y uno por la derecha
empiezan a tirar balas de goma desde todos lados
nosotros sostuvimos nuestra autodefensa tirando piedras
éramos solo doce, doce contra cuatrocientos
cuatrocientos solo para reprimir

en el operativo había muchos más,
eran tantas balas, tantos gases, tantas bombas de ruido
que solo pudimos aguantar diez minutos
diez minutos como mucho
fuimos retrocediendo hacia atrás del territorio como podíamos
hasta que la represión llegó a la primera casa de la comunidad,
ahí sostuvimos
como mucho
diez minutos más
y luego seguimos retrocediendo
hasta llegar a donde estaban los niños, las niñas y las lamuen.

Desde donde estábamos nosotras no se escuchaba nada solo tiros no sabíamos si eran balas de goma o de plomo, cuando llegaron arriba estaba todo oscuro, en noviembre aclara a las cinco y media todavía no había aclarado y de repente vemos cómo pasan los *kona* corriendo hacia las montañas y nosotras con los niños pequeñitos no sabíamos qué hacer

mucho no podíamos hacer,

ahí fue que nos encontró a nosotras la represión,

los escuchábamos gritar: "¡Agarren a uno!

¡Hagan mierda a uno!",

una niña se le paró a un policía y le dijo: "¿Me vas a matar?" "No"

"Entonces haceme upa".

Y ahí empezaron a aparecer unos terribles monos

fuertemente armados

con armas de guerra

con la cara cubierta con pasamontañas,

nos empezaron a arrinconar

golpeándonos a nosotras y a las nenas con las armas,

empezaron a rajar

con cuchillos

las carpas donde estaban resguardados los nenes

y unos agarran a los niñitos

los agarran de la ropa, del cuello

y otros nos agarran a nosotras y nos precintan

nos atan las manos con precintos,

no se veía nada

el ruido de las balas seguía

solo se escuchaban gritos
estábamos todos atontados y sordos por el ruido
porque los cerros hacen eco
o sea que balas, eco, balas, eco
y los nenes llorando porque les tiraban gas pimienta en los ojos
solo por gusto
solo por maldad.

Ahí se llevaron a los nenes,
las mujeres seguimos precintadas un rato
a los golpes
a una lamuen que se les puso adelante
le pegaron en la frente con el escudo
y a otra que gritaba porque no encontraba a su nena
la levantaban y la golpeaban contra el piso,
y de mientras veíamos pasar a más y más efectivos
persiguiendo a los kona
a los tiros, siempre a los tiros
nunca dejaron de tirar.
Al rato nos empezaron a bajar
en grupos

caminando
y cerca de la entrada nos tiraron al suelo,
estuvimos tiradas en la tierra un rato largo
hasta que recién ahí trajeron a los nenes.
Ya la visibilidad era otra
empezaba a aclarar
ya no se escuchaban disparos cerca
pero se escuchaban tiros arriba
a lo lejos.

Las lamuen nos dijeron que sigamos corriendo así que con los kona seguimos para el cerro corrimos para arriba y corrimos y corrimos y corrimos y corrimos hasta que llegamos a setecientos metros arriba de la última casa y ahí nos empezamos a reunir y entre todos dijimos: "¡Falta un kona, falta un kona! ¡Hay que esperarlo!", y entonces empezamos a tocar nuestro instrumento suena como una trompeta se llama ñorquín

hasta que sentimos que las ramas se movían y apareció el kona que faltaba, y seguimos subiendo hasta que un peñi grita: "¡Ahí vienen! ¡Ahí vienen! ¡Son de Prefectura, son del grupo táctico de Prefectura!", ahí empezamos a usar otra defensa: cañas y piedras, nos sostuvimos como máximo un minuto y ahí un prefecto grita: "¡Péguenle un tiro a un indio! ¡Péguenle un tiro a un indio!" y un kona dice: "¡Corramos, corramos! ¡Están tirando balas de plomo! ¡Están tirando balas de plomo!". Y tenía razón el momento de las balas de gomas había quedado atrás, ya se sentían las ráfagas de los fusiles ya se escuchaba el sonido de los fusiles de repetición ¡ta, ta, ta, ta, ta, ta! armamento de guerra "¡Me pasó una por al lado, me pasó una por al lado!" "¡Represores de mierda! :asesinos!"

"¿¡Por un sueldo nos venís a matar!?
¿¡A quién estás cuidando, a tu jefe!?",
los kona decíamos: "¡Corramos, corramos!"
y un prefecto gritaba: "¡Avancen mierrrdas!"
y seguían tirando, ¡ta, ta, ta, ta, ta, ta, ta!

Nos persiguieron así hasta las siete de la noche, día jueves ya estábamos a mil metros de altura bien arriba del cerro v se veían como seis drones y dos helicópteros uno de Policía y uno de Gendarmería. Nos separamos en grupos para pasar la noche dormimos ahí en el medio del cerro teníamos hambre, sueño, frío, sed y habíamos corrido tanto y nos habían tirado tantos tiros... ¡Tiros de fusil! ¡En el medio del monte!

no podíamos hacer fuego porque estaba el helicóptero arriba estábamos cuerpo a tierra suponíamos que era lo mejor para salvarnos para que no nos vean.

En ese momento

a distintos peñi les vinieron muchos pensamientos mil cosas juntas en la cabeza, tratábamos de calmarnos algunos decían: "Todo esto va a pasar, tranquilos mañana vamos a bajar y vamos a seguir", pero otros decían: "Todavía hay cuatro grupos de posición por acá v son los Albatros a esos solo los mandan para matar". Tratábamos de calmarnos pero era muy difícil tratábamos de dormir pero no se podía no podíamos creer lo que había pasado esas últimas horas no podíamos creer que habíamos sobrevivido a tantos tiroteos no podíamos creer que estábamos siendo perseguidos por drones, por helicópteros

y de lejos se veía el lago

y había un montón de lanchas de Prefectura

todo

todo.

Se hace viernes

y uno de los peñi

que tenía celular para mandar mensajes

dijo: "Están viniendo dos grupos de cuatro peñi

a apoyarnos y a traernos comida,

van a venir por los caminos antiguos",

que son caminos que solo conocemos nosotros,

"Llegan a la tarde

y van a decirnos cómo están los nenes y las mujeres".

A todo esto nosotras ya estábamos en Bariloche.

En algún momento de la mañana del jueves

nos habían sacado a la ruta.

Nos sentaron en el asfalto varias horas

y a toda costa nos querían pegar,

habían aparecido unas mujeres de la Federal

que le pegaron a dos lamuen

eran bien pesadas.

Había un montón de traffics y colectivos

y vehículos de todos los tamaños no sabemos cuántos eran muchísimos. mientras estábamos ahí decían que habían agarrado a tres hombres y no era cierto no habían agarrado a nadie todavía pero no iban a admitir que vinieron quinientos efectivos para llevarse a seis mujeres y cuatro niños. Recién a las doce del mediodía nos trasladaron a Bariloche y recién ahí empezaron a despejar la ruta, había filas y filas de autos esperando para pasar. Hasta las ocho seguimos detenidas en Bariloche no sabíamos qué pasaba acá no sabíamos si habían matado a alguien

En contra de nuestra voluntad nos hicieron firmar un papel que nos otorgaba la libertad pero con ciertas condiciones,

era una tortura.

no sabíamos si habían agarrado a alguien nos tenían totalmente incomunicadas esto nos enteramos después por los abogados cuando ya estaba firmado. Estábamos tan cansadas solo queríamos salir ver qué estaba pasando acá... Ahí afuera de donde estábamos detenidas se había armado una concentración de gente de derechos humanos y de los pueblos originarios exigiendo nuestra libertad, entre esa gente estaba Rafita y los otros peñi que vinieron a ayudar. Ahí nos encontramos con ellos y preparamos todo para que suban para acá la comida, las novedades, unos pares de medias, y era bien difícil su llegada hasta acá tenían que ser muy rápidos y estaba todo militarizado.

Llegó el grupo de apoyo llegaron los *peñi* entre los que venía el *weichafe* Rafael Nahuel. Ellos eran conscientes de lo que estaba pasando

sabían de la balacera, sabían todo
venían a ayudar por su propia voluntad
a dar su vida por nosotros
que estábamos sin información y sin comida.

La situación parecía más calmada ya el helicóptero seguía planeando pero ya no se apostaba arriba nuestro

entonces los grupos que nos habíamos dividido a la noche empezamos a caminar para volver a reunirnos nos guiamos por el sonido de los ñorquin

ese sonido solo lo tocamos nosotros.

Nos encontramos todos

solo miraba y se iba,

nos pusimos contentos

nos abrazamos

lloramos

saltamos

nos reímos a las carcajadas,

 $\hbox{``iLlegaron las milanesas! iLlegaron las milanesas!}$ 

¡Comida, comida! ¡Qué hambre!",

milanesas y comida enlatada

riquísimo

nunca habíamos comido tan bien,

nos reunimos

charlamos

les contamos a los que llegaron todo esto que te estamos contando

y en un momento dijimos: "Bueno

los que estemos decididos

a bajar a rearmar las ruka

vamos

bajemos a rearmar todo lo que destruyeron".

Pero al final decidimos descansar una noche más

y bajar temprano a la mañana,

tomamos mucho mate

hicimos fogón

estábamos tranquilos

estábamos bien,

se fue haciendo de noche

y nos fuimos turnando para descansar

y para estar atentos.

Al otro día

decidimos que un grupo bajaba

y otro grupo se iba para el pueblo

para El Bolsón o para Bariloche

pero de repente un *peñi* dijo: "No dormí nada descansemos un rato más", y todos nos tiramos en el pastito, y nos quedamos dormidos y Rafa dijo: "¡No, dale! No durmamos, tomemos mate", algunos *peñi* durmieron y Rafa y tres *peñi* más se quedaron hablando y riéndose se los escuchaba re contentos.

A las cuatro de la tarde tocamos los instrumentos y Rafa y otros *kona* salieron a buscar cañas colihue, es un instrumento que siempre usó nuestra gente y que nosotros seguimos usando ahora le decimos *waiki* una caña que usamos para defendernos.

Seguíamos ahí reunidos y Rafa y los *peñi* no aparecían,

"¿Dónde están?"

"Fueron a buscar waiki"

"¿Y tanto demoran?"

"Es que fueron a buscar para todos",

éramos entre quince y veinte kona.

A las cuatro y media llegaron

y nos dieron un waiki a cada uno.

Hicimos diálogos con nuestros ancestros con los ancestros que lucharon en estas tierras les pedimos ayuda para lo que estaba por venir.

Ahí un peñi dice: "¿Qué hora es?"

"¿Para qué querés saber tanto la hora?"

"Para hacer el registro en mi cabeza que después voy a hacer una película", hacíamos chistes, todo.

Ahí empezamos a bajar
diez, quince metros como mucho
y escuchamos de nuevo: "¡Maten a un indio!
¡Maten a un indio de una vez!",
y de nuevo las ráfagas: ¡ta, ta, ta, ta, ta, ta, ta!
al lado había unos árboles secos
y todas las balas que nos tiraban daban en los árboles
y se veía cómo saltaban todas las astillas,
y ahí un peñi grita: "¡Le dieron a uno, le dieron a uno!"
"¿A quién? ¿A quién?",
el Rafa estaba guardando su mate recién

y le gritamos: "¡Rafa escondete!", y apenas Rafa se agacha y se da vuelta cae cae un tiro de fusil voló el tiro vino de tan cerca que lo voló voló hasta bastante lejos, "¡Un tiro!¡Me pegaron un tiro!", había otros tres kona heridos "¡Me dieron! ¡Me dieron!" "¡Asesinos de mierda! ¡Nos están matando!". Ellos se fueron corriendo nosotros nos largamos a llorar todos estábamos shockeados pensábamos que había tres muertos fuimos corriendo a ver a todos. los otros dos tiros no habían sido letales pero el de Rafa sí. Dijo: "Siento que me estoy muriendo" "Tranquilo, tranquilo peñi, te vamos a bajar"

"No, déjenme acá en esta tierra yo vine a pelear por este territorio por nuestro pueblo por nosotros, por ustedes, por ellos por nuestro ser mapuche", eso dijo para todos en voz alta y después nos llamó uno por uno y nos dijo a cada uno unas palabras en voz baja. No las podemos decir. Ellos siempre dicen que es en autodefensa que todo lo que hacen es en autodefensa. Le dispararon con un fusil de repetición desde bien cerca a un chico de veintidós años que guardaba un mate en el medio del monte, creemos que queda bien claro que autodefensa no fue. Armamos una camilla de madera bien rápido con unas tablas de madera seca que estaban ahí lo subimos a Rafa a la camilla

y lo empezamos a bajar corriendo, corriendo, corriendo lo llevábamos de a cuatro, nos íbamos turnando.

Él muere ahí

unos pocos metros después

estaba muerto

todos estábamos llorando pero seguíamos bajando sin parar

bien rápido.

A los veinte minutos estábamos en la tranquera, estaba lleno de Prefectura todos apuntándonos con los fusiles,

"¡Hijos de puta!

¡Mataron a un hermano y nos siguen hostigando!", les gritamos un montón, un montón de cosas te imaginarás

de todo

y ahí dos kona

lo sacan a Rafa hacia afuera, son dos *kona* de otra comunidad que se acercaron a ayudar, lo hicieron como un gesto de cooperación a esta comunidad y a la autoridad que se levanta en este lugar la *machi*.

Y es que el fin de esta comunidad de esta recuperación territorial es trascendental, involucra a todo el Puel Mapu a toda la Tierra del Este, acá se levanta una autoridad que no estaba presente en el Puel Mapu desde la época de la campaña del desierto, esa autoridad se llama machi esta en esta comunidad, por eso llegaron y están llegando gente de todas las comunidades,

porque esta tierra es donde se está levantando una autoridad del pueblo Mapuche que no se veía en esta región hace más de cien años, por eso nosotros no podemos vivir en otra tierra, no es una ocurrencia nuestra estar acá hay otra fuerza mayor que nos ordena que nos guía.

Ya antes de que ella naciera los espíritus dijeron que este era el lugar donde la *machi* iba a nacer y que por eso iba a haber un *weichan* 

una guerra una lucha grande para que vuelva a haber *machi* en el Puel Mapu

y que es esta la tierra

en donde todo esto va a suceder.

Parques Nacionales ofreció otra tierra

pero nosotros no podemos

nosotros ya hicimos un trato con los newen

que habitan este winkul

este cerro.

Con esa consciencia murió el Rafa

y con esa consciencia hoy resistimos acá y esa consciencia es dignidad.

La cuestión con la justicia winka es bien compleja porque para empezar se niega a reconocer que el Estado argentino usurpó estas tierras para negociarlas, porque se niega a reconocer que nosotros vivíamos acá antes que acá vivían muchas machi muchas autoridades. ellos están firmes con la idea de desalojarnos pero de este lado hay mucha fortaleza humana y espiritual lucha constante y pensamos sostenerla así como nos ves en comunidad entre jóvenes, niños, niñas, ancianos, no damos ningún paso atrás. Que renazca la machi es muy importante

es muy importante para la reconstrucción espiritual de nuestro pueblo,

en principio la machi pero también otras autoridades, como lonko ngempin weichafe.

Esto que escuchás
nunca salió de acá
no salió en ningún lado
pero nosotros sentimos
que desde todo lo que pasó con Rafa
hicimos un proceso como pueblo
y que tenemos que empezar a contarlo.

Bueno,
los dos kona lo sacan a Rafa para afuera
y los Albatros los agarran a los dos
de forma muy, muy violenta
y se los llevan a rastras al medio de la ruta.
En ese momento el tráfico estaba cerrado
pero solo acá en la entrada

así que habían camionetas que llevaban turistas que justo se quedaron ahí frenadas, esa gente vio todo esto vio todo esto en ese mismo momento. una de esas personas quiso ser testigo con nombre y apellido un laburante que no tiene nada que ver con nosotros o que quizás tiene mucho que ver, pero el Estado no lo dejó. Lo que más le shockeó a él es que vio cuando agarraron el cuerpo de Rafa y lo arrastraron muerto cincuenta metros por el costado de la ruta, eso de acá no se vio porque nos tapaban los árboles pero lo vieron las personas de los autos y los dos peñi y el juez Villanueva y la fiscal Little, ellos vieron todo esto con sus propios ojos.

En ese momento, nosotras va estábamos acá cerca en la ruta digamos que a unos quince kilómetros pero no nos dejaban pasar no nos dejaban pasar a ver a los lamuen estábamos desesperadas no sabíamos qué hacer así que decidimos volver al hospital en Bariloche pensando que iban a llevar a los heridos para allá. Fuimos a pararnos afuera del hospital donde había unos quince lamuen, esperamos ahí una media hora haciendo despiole porque no querían darnos información haciendo presión con el dolor de saber lo que no queríamos creer, hasta que de repente llega un mensaje que confirmaba la muerte de Rafa, el director del hospital lo confirmaba. Entonces decidimos hacer algo necesitábamos hacer algo con nuestro enojo,

le dijimos a la gente que estaba ahí: "¿Quién nos sigue? Vamos a la oficina de Parques Nacionales", no sabíamos si a tomarla o a qué pero era ahí donde teníamos que ir porque Parques Nacionales fue el que hizo la denuncia Parques Nacionales era el provocador de esa muerte. La mayoría se quedó ahí pero justo había terminado una marcha y había unas personas del Partido Obrero y como ocho mujeres con pañuelos de Ni Una Menos y ellos nos siguieron, "¡Cortemos la calle!", dijimos "¿De qué forma?" "Agarrémonos de las manos", dijeron ellas, "Eso no es suficiente", dijimos, "no es suficiente para nuestro enojo". Llegamos a la oficina y estaba cerrada porque era sábado tratamos de entrar, pero nada prendimos unos cajones de verdura y unos tachos pero se apagaban muy pronto, a todo eso la gente que pasaba nos insultaba

nos abucheaba

y bueno,

llegó la policía como siempre

así que dijimos: "¿Para qué nos vamos a quedar acá?"

"¡Ya nos vamos, asesinos, ya nos vamos!".

Se armó un pequeño enfrentamiento

pero para nosotras no era nada

teníamos tanto enojo que no teníamos miedo

y como dice una lamuen:

nosotras no queremos morirnos

pero no tenemos miedo

porque somos parte de la tierra

y la tierra no le tiene miedo a nadie.

Queríamos tirar piedras pero estábamos en el centro de Bariloche

ni piedras había

así que nos pusimos a caminar

gritando

seis mujeres gritando por las calles

que en Mascardi habían matado a un hermano

que habían matado a un mapuche de veintidós años

y la gente se empezaba a acercar: "¿Qué pasó? ¿Qué pasó?",

íbamos gritando y explicando

ya no dábamos más con la voz,
una señora de un kiosco nos regaló unos jugos
la gente cerraba los locales
otros sacaban armas,
pero nuestro enojo no era con ellos ni con los locales
nosotras sabíamos bien adónde íbamos
teníamos el rumbo fijo:
la catedral.

Veníamos con los niños algunos en brazos y otros caminando caminábamos muy rápido no queríamos que se den cuenta a dónde íbamos no queríamos darles tiempo para prepararse, venía con nosotras un lamuen que estaba muy shockeado había conocido a Rafa tenía su edad y nos miró y nos dijo: "Ustedes hagan lo que tengan que hacer yo cuido a los niños", así que una vez que llegamos a la catedral

él se quedó con un niño a cada lado y uno a upa y nosotras entramos con puerta y todo.

Muchas de nosotras nunca habíamos entrado era bien diferente a lo que habíamos imaginado lo primero que vimos fue un vitraux al fondo que muestra a dos indios dos indios bien salvajes, claro asesinando con cuchillos al cura Mascardi ¡Siempre igual!

¡Nosotros somos los salvajes

y ellos nos hicieron un favor viniendo a civilizarnos!

¡Qué ganas de romper ese vitraux!

¡Qué horror toda esta gente oprimida repitiendo esas mentiras para que unos pocos sigan teniendo el poder!

Cerramos la puerta

estaban en misa

el cura hablaba con un micrófono desde arriba del púlpito estaba repleto, había mucha gente quién sabe si no había mapuches cristianizados y empezamos a gritar con toda que habían matado un mapuche en nuestra propia comunidad

y el cura empezó a predicar cada vez más fuerte
y empezaron los gritos: "¡Oren hermanos!
¡Ha entrado el diablo a la casa de Dios!"
y otros decían: "¿Qué quieren? ¿Comida? ¡Les damos comida!",
y un turista brasilero gritaba: "¡No violencia, no violencia!".
"¿¡No violencia!?

¡Acaban de matar con armas de guerra a un hermano!", y ahí unas *lamuen* trataron de sacarle el micrófono al cura y había empujones y todo

"¡Locas! ¡Locas!", nos gritaban,

se armó un tumulto terrible

y una mujer le dice a un *lamuen* de 12 años: "¡Insolente!"

y él grita: "¡Me pegó! ¡Esa mujer me pegó!"

y la mujer corrió y la mamá del niño fue a pegarle con un diario ¡con un diario!

Entonces otra lamuen agarró un cuadro y se lo tiró:

<sup>&</sup>quot;¡Acá tenés a Cristo!",

<sup>&</sup>quot;¡No toquen las cosas de Dios! ¡No toquen las cosas de Dios!"
"Acaban de entrar a nuestra comunidad a destruir todo
y ahora nos van a venir a hablar de cuidar las cosas sagradas!",
ya volaban sillas y estaban los medios y todo,

<sup>&</sup>quot;¡Oren, hermanos, esta gente tiene el demonio adentro!"

y ahí una lamuen se paró enfrente del cura y le dijo:

"Muévase o lo movemos",

y se puso a gritar con el micrófono:

"¡Se la pasan pisoteando nuestros lugares sagrados,

ahora venimos a tomar el de ustedes!",

estábamos desesperadas por hablar

por contar lo que estaba pasando

por traducir tanto maltrato,

fue un momento de mucha euforia

seguían volando las sillas

los cuadros,

no nos habíamos dado cuenta y había como diez fotógrafos,

y ahí una maestra se nos acerca y nos dice,

"Hay como diez patrulleros afuera

y se están preparando para entrar".

Nos asomamos

y sí que eran muchos milicos

estaba la cuadra entera llena de camionetas

luces

escudos

pistolas antimotines...

"Bueno, hasta acá

ya hicimos lo que teníamos que hacer abrimos el cerco mediático que todos, todos sepan que el Estado y Prefectura y Parques Nacionales mataron a un hermano".
En un segundo se había enterado toda la ciudad.

Acá a doscientos metros de la tranquera
en el ACA
seguía habiendo muchos lamuen
papás, mamás, kona
que querían venir a ver cómo estaban sus hijos
y no los dejaban pasar.
Entre todo el forcejeo dejan pasar a una lamuen
que es bastante grande ya
y llega hasta acá, a la tranquera
y la policía, el juez y la fiscal
la rodean y la ponen en el medio
y la golpean y le dicen: "La vamos a dejar entrar

pero va a tener que negociar la salida de todos", le hacen la psicológica y ella dice: "Yo hago lo que ustedes me digan si me dicen quién mató a Rafael Nahuel", entonces le señalan un Albatros que estaba ahí en una traffic y ella dice: "Yo quiero el nombre quiero el nombre de la persona que mató a Rafael Nahuel", y entonces uno de ellos dice: "Se llama Javier Pintos. Listo, ya cumplimos, ahora saque a esa gente de ahí adentro". Entró y llegó hasta donde estábamos nosotros nosotros habíamos hecho cuatro fogones (siempre tienen que ser pares) y nos dijo: "Dicen que tienen que salir todos juntos o si no van a entrar a matar a más" "¿Qué le pasa? Usted no es así, usted está torturada" "A cambio me dijeron quién mató a Rafa" "¿Ouién?" "Javier Pintos". En ese momento no teníamos lapicera ni nada para anotar

así que agarramos un palo
y escribimos
bien grande
en la tierra:
"Javier Pintos
asesino
de Rafael Nahuel".

Le dijimos a la lamuen: "Vaya a decirles que acá golpearon nenes que asesinaron a un peñi que nunca existió diálogo que nosotros tenemos que vivir en nuestra tierra en la tierra de nuestros ancestros en la tierra de nuestras autoridades que no nos vamos a ir, toda la vida el Estado hizo lo mismo pero ahora nosotros nos defendemos como comunidad y como pueblo y si nos tienen que sacar muertos a todos

nos van a tener que sacar muertos a todos porque este es el lugar en el que tenemos que vivir".

A los *peñi* los tuvieron precintados
parados en el asfalto
hasta las doce de la noche
que se los llevan a la comisaría de la PSA.
Los liberaron recién a los dos días
a las ocho de la noche,
de la PSA los trasladaron a la Policía Federal de Bariloche
y los liberaron ahí.

## Mientras tanto

acá los *kona* tuvimos que seguir resistiendo, si bien ya se habían ido los grupos tácticos, el juez y la fiscal, habían dejado a un grupo de veinticinco policías a treinta metros de la tranquera.

El día domingo tipo tres de la tarde al mismo tiempo que en Bariloche sucedía la marcha por la muerte de Rafa,

se acercaron cuatro autos de civil

y tres patrulleros de la Policía Federal.

Exactamente al mismo tiempo que sucedía la marcha.

Eran el juez Villanueva, la fiscal Little

el secretario del juez y una abogada.

De una forma muy extraña

se acercan el secretario y la abogada:

"Venimos a negociar con la comunidad"

"¿Negociar cómo?

¿Matando gente con armas de guerra?

Si están el juez y la fiscal ahí, que den la cara,

ellos vieron todo",

"El juez y la fiscal no van a bajar

por eso nos mandaron a nosotros",

trataban de calmarnos y nosotros estábamos muy enojados

hace un día habían matado a un peñi y solo decían:

"Escuchen, escuchen

varios autos afuera

pueden llevarlos

sin causas

y les vamos a dar un territorio más grande y mejor".

Y nosotros les dijimos: "¿Ustedes se creen que esto es un juego? ¡No entienden nada! ¡No entienden absolutamente nada! ¡Nosotros estamos luchando por un territorio ancestral! ¡Por un territorio en el que viven las autoridades de nuestro pueblo! No hay nada que negociar entre ustedes y nosotros menos con armas, no se hagan ahora los que arreglan las cosas con palabras, váyanse".

En ese momento
empezó a llegar mucha gente de distintas comunidades
a luchar por el territorio y apoyar la recuperación,
y solo así se tranquilizó todo...
El puesto de la policía se fue,
no quedó ningún policía dando vueltas por acá.
Eso fue el domingo a la tarde,
primer momento tranquilo,
algunos hicieron guardia
y los kona descansamos.

Bueno, lunes lunes ya es el último día, muchos se fueron al velorio de Rafa y mientras velaban a Rafa tipo once de la mañana se acerca una traffic de la Policía Federal con seis policías con escudo y todo por el camino hacia la tranquera. Uno empieza a gritar: "¡Avancen! ¡Avancen! ¡Avancen!". En ese momento ya había unas lamuen que tenían celular y bajaron a la tranquera y se pusieron a filmar: "Ustedes no pueden acercarse a menos de doscientos metros de este territorio mapuche". Y se fueron se fueron.

Pero no habían venido solos andaban con una camioneta

de esas que tienen una antena arriba

una camioneta de Canal 13, desde el primer día ya estaban trabajando en conjunto.

Nosotros estamos acá porque tenemos que estar acá no es que nos metemos en cualquier lado, nosotros no luchamos por un barrio por una ciudad por una bandera por un color luchamos por una forma de ser. En todo el mundo existen comunidades de distintos pueblos originarios con distintos nombres que tenemos la misma lucha: proteger a la naturaleza a la comunidad a los lagos a la vida.

y esta lucha

es ancestral

y es política.

El político

el empresario

el terrateniente

se cree dueño de todo.

del mundo

de la historia

de la vida de las personas

pero eso no es así

de verdad no es así.

Acá hay un proceso de necesidad

una necesidad que no es personal

una necesidad de nuestro motor de vida,

nosotros no solo nos guiamos por el razonamiento

nos guiamos por otras fuerzas también.

Que tantos mapuches estén en la ciudad

es la consecuencia de un genocidio

y para entender las consecuencias

hay que entender la historia

una historia que no fue fácil

y que no es fácil una historia de asesinato de despojo

de pobreza

una historia donde nos impusieron el pensamiento *winka* capitalista...

Pero la historia cambia

y estamos empezando a revertir la historia

y lo vamos a hacer

a través de una historia que fue escondida

a través de una forma de vida que fue escondida

una forma de vida que es ancestral

pero es nueva.

Nosotros supimos entender

una realidad y una necesidad

y la oportunidad de un cambio histórico

y por eso estamos acá.

Queremos dar un mensaje a otras comunidades:

esto no es hoy ni ayer

esto va a continuar por los siglos de los siglos

y nuevas comunidades

van a leer este momento

como el gran inicio de un tiempo de lucha en el Puel Mapu. ¿Cuánto tiempo nos callaron?
Está sucediendo una transformación ahora una transformación verdadera y sí esto va a traer consecuencias hacia afuera porque estamos oprimidos y necesitamos no estarlo más.



Somos Lof Lafken Winkul Mapu. Esto es una palabra de aliento para nuestra gente, estamos recuperando nuestros territorios, estamos recuperándonos. Hoy logramos vivir acá, en comunidad, y esto es una realidad para nosotros. Muchos de ustedes quizá se sientan despojados y sientan la necesidad de volver a su tierra. Volver a la tierra es posible, nosotros somos la prueba de que es posible.

Queremos agradecer a todos los peñi y lamuen, y a todas las comunidades que acompañaron y siguen acompañando. A todos los pichi huentru (niños) y pichi zomo (niñas) que resistieron a tan fuerte represión y golpiza de las fuerzas represivas. Y a los que nos ayudan a difundir la verdad para conseguir justicia para el weichafe Rafael Nahuel yem.

## Soraya Maicoño

Aquí en Puel Mapu

nada de nuestra espiritualidad

y por eso encarcelan a machi,

v sí saben

en la parte argentina
hace cien años que no se levanta
una autoridad ancestral,
la machi.
La machi se ocupa de la salud del lugar
no solo de la salud de las personas sino de la salud del lugar
de restablecer el equilibrio en un territorio.
Hoy tenemos una machi
en Winkul Mapu
y por eso fueron a matar a Rafa ahí,
ellos se hacen los que no saben nada
que no nos respetan porque no saben

a lonko, a werken. por eso los primeros lugares que pisan que violentan que maltratan son los lugares sagrados, saben que así debilitan a una comunidad saben que así dejan a la comunidad como un cuerpo sin cabeza. ¿Y qué pasa? nunca nadie se acercó a Winkul Mapu con verdadero interés a escuchar cómo fueron las cosas desde su propia visión desde su propia voz, ellos tienen que hacer eventos todo el tiempo porque al estar tan judicializados todo el tiempo tienen que ir a Bariloche a Roca y eso sale mucha plata, abogados ahora tienen

pero tienen que viajar a hacer papeles todo el tiempo y para ir de acá para allá se necesita dinero así que tienen que hacer ferias de cosas dulces de ropa usada, imaginate que así mucho no levantan.

Como mapuche no nos importa si el blanco entiende o no entiende pero para nosotros un rol de autoridad no tiene nada que ver con la edad, a veces en una ceremonia un niño de ocho años es autoridad v nuestra lamuen machi tiene diecisiete años. ellos no tienen menos conocimiento que una persona de sesenta, setenta años, podrán tener menos experiencia de vida pero el conocimiento no tiene nada que ver con eso. Esa cuestión idealista del blanco... "Si es anciano sabe, si es joven no sabe",

nosotros no somos así,
el conocimiento tiene que ver con el newen
el newen es la fuerza que trae cada persona
y a veces las personas
traen un rol para cumplir en esta mapu
en esta tierra,
mapu es tierra
che es gente.

El rol de las autoridades
el kesaw
es lo que te toca hacer en la tierra
lo que te toca,
a veces ni siquiera estás contenta con eso
te resulta muy sacrificado
y es que son personas que se deben a su pueblo,
no es que no tengan vida propia
pero más que nada viven en función de su pueblo.

La Resistencia Ancestral Mapuche

se origina

a partir del avasallamiento del winka

entre paréntesis: blanco

hace aproximadamente ciento cincuenta años atrás.

Gracias a esa resistencia

que se sostiene hasta hoy

es que el pueblo Mapuche sigue vivo.

El avasallamiento es sinónimo de

dos puntos

despojo de los territorios,

campos de concentración como Valcheta, Río Negro

El Tigre, Buenos Aires

el Museo de la Plata

donde se hacinaron y encerraron

a las familias mapuche

a las que les quitaban los territorios,

en algunos casos hasta se usaron hornos

como los nazis

para quemarlos,

se desmembraba a las familias

los hombres pasaban a ser esclavos

a trabajar a la zafra a Tucumán se entregaba a las niñas y a los niños para trabajos domésticos y para...

¿cómo te digo?

las cosas más horribles que pueda hacer un hombre con un niño, se llevaba a los mapuche para ser piezas vivas de museo, iba la gente a ver indios vivos como si fueran monos en un zoológico, y a veces cuando moría un familiar —como es el caso del lonko Inakayal los obligaban a descarnar a quien acababa de morir y ponían los esqueletos en una vitrina. Ni empecé y ya di una muestra fuerte de las situaciones de abuso y de humillación que ha padecido el pueblo Mapuche en manos de la codicia y la ambición del emergente argentino de esa Argentina que emergía. Estamos hablando de 1880, 1890, ellos necesitaban agrandar su poderío

habían aparecido barcos que refrigeraban carne entonces necesitaban extenderse para tener más animales y exportarlos y por eso la Sociedad Rural de todo el país tiene una gran responsabilidad en el genocidio de nuestro pueblo junto con el poder político junto con el poder militar.

A partir de ese momento
el Estado argentino
siempre mantuvo la complicidad
de invisibilizar a los pueblos originarios
que vivían acá desde antes.
En el caso del pueblo Mapuche
además de quitarnos el territorio
también nos quitaron la posibilidad de hacer ceremonias
de sostener nuestras autoridades ancestrales
y se nos prohibió nuestro idioma
el mapuzungun
el habla de la tierra.

Sarmiento, por ejemplo, no fue ningún padre del aula fue el que decidió que a los mapuche a partir de los diez años había que separarlos de sus padres porque si no siempre iban a ser unos animales incivilizados. El perito Moreno Francisco Pascasio Moreno que colaboró con el despojo de las tierras como si fuera de la CIA como informante y espía se apoderaba de plantas y animales y huesos y esqueletos y convivía entre las tolderías haciéndose pasar por amigo para luego dar cuenta a las autoridades políticas de todas las riquezas territoriales que existen en este lugar, él fue el que creó Parques Nacionales que hasta el día de hoy es un pretexto del Estado para desalojar a las comunidades de sus territorios, es en nombre de Parques Nacionales que se asesinó a un chico de veintidós años,

a un lamuen.

Otra de las instituciones responsables del genocidio es obviamente la Iglesia

la católica en su momento

y hoy por hoy también la evangelista.

El mapuche

aunque no se asuma como tal

tiene una gran necesidad espiritual

y la Iglesia evangélica

estratégicamente

incorpora cantos de alabanza a dios en mapuzungun

y por supuesto, eso resulta atractivo

para el mapuche que todavía no practica su espiritualidad

que pierde así la oportunidad de iniciar

el proceso de búsqueda de su conocimiento.

Es importante contarte

que desde el encarcelamiento del *lonko* Facundo Jones Huala desde la desaparición seguida de muerte de Santiago Maldonado y desde el asesinato de Rafael Nahuel emergió todo el pensamiento racista y discriminador del pueblo argentino

y pudimos notar un gran salto de desconocimiento

de ignorancia

acerca de lo que pasó

y lo que pasa

con los pueblos originarios.

¡No somos unos resentidos enojados con la vida!

¡Nuestra tristeza y nuestro enojo tienen una razón de ser!

Si bien la trabajamos

si bien intentamos sanarla a través de nuestro newen

no podemos negarla

no podemos desconocerla,

no es que estamos enojados todo el día

también estamos muy dedicados en despertar

nuestro conocimiento ancestral

en reconstruir nuestra forma de hablar

en reconstruirnos como pueblo.

Todavía hay muchas personas

que son de pueblos originarios

y que como asumir su vida indígena les genera tanto dolor

prefieren decir que son argentinas.

Esta situación es un triunfo del blanco,

que estas personas no puedan asumir su propia identidad quiere decir que el blanco oprimió su corazón.

No es tarea fácil reconstruir nuestra cultura y recuperar nuestras tierras ancestrales entre tanta represión judicialización cárcel asesinatos. pero de alguna manera difícil de explicar una vez que detectamos y asumimos de dónde venimos ya no nos queda otra no nos queda otra que avanzar seguir la vida seguir nuestra vida seguir nuestro ser seguir nuestro ser mapuche.

La confianza para avanzar en esa reconstrucción

la obtenemos

empezando a participar en ceremonias

intentando hablar de a poco nuestro idioma

cocinando nuestras comidas

escuchando nuestros sueños

nuestro peuma

recuperando el lawen

entre paréntesis: plantas medicinales,

los epeu

entre paréntesis: historias antiguas,

asumiendo los roles que cada uno tiene

dentro de la comunidad y dentro de una ceremonia.

Todo esto nos permite despertar

ese conocimiento ancestral

y del conocimiento ancestral

no hay vuelta atrás.

En los últimos veinte años

en esta zona

desde el sur de Buenos Aires hasta abajo

se vienen dando

muchas recuperaciones territoriales

y eso nos da la pauta

de que cada vez más

ese conocimiento se está despertando

y por eso se siente la necesidad de volver al territorio.

En nuestro territorio convivimos con la fuerza de la tierra

y el cielo

el wallontu mapu

el todo,

es importante que el territorio esté en equilibrio

para que podamos estar en equilibrio nosotros también,

y por eso nos oponemos fuertemente

al avance de emprendimientos extractivistas

que matan al bosque

a la selva

al río

y nos condenan a la muerte

a una muerte sin dignidad.

Esto no es un discurso ambientalista ecologista

esto es un compromiso real

un compromiso de vida que asumimos los pueblos originarios

ahora que estamos tomando conciencia de quiénes son nuestros abuelos de quiénes son nuestras abuelas de que somos parte de la tierra.

Hoy por hoy en esta época de redes sociales están en vigencia las fake news, siempre existieron pero hoy se volvieron muy efectivas y en nuestro caso las están usando mucho. Instalan por ejemplo la idea de enfrentamiento, Patricia Bullrich todo el tiempo habla de enfrentamientos se la pasa generando relatos falsos para criminalizarnos y apañar a su policía. Todo esto parecía una causa perdida pero hace poco la Cámara de Apelaciones de la provincia de Río Negro determinó que en el asesinato de Rafa no hubo tal enfrentamiento y determinó la detención del prefecto Francisco Javier Pintos como responsable del asesinato.

Al mismo tiempo

en el juicio de usurpación que llevó adelante Pu Lof Cushamen la jueza Carina Estefanía dictaminó que esa recuperación territorial era una recuperación y no una usurpación.

Ese juicio se lo ganamos a Luciano Benetton.

Esto sorprende porque si bien hay leyes que nos amparan generalmente las desconocen o mejor dicho las conocen pero las ignoran.

La necesidad de recuperar el territorio
también tiene que ver
con que el mapuche no puede desarrollar su don,
su rol, su voluntad
en la ciudad
necesita del campo, de la tierra
necesita estar en contacto con las fuerzas de la naturaleza.
El despertar del conocimiento ancestral
está produciendo cada vez más recuperaciones territoriales
y las recuperaciones territoriales

están despertando cada vez más el conocimiento ancestral, claramente algo está pasando sí algo se está moviendo.

En mi caso personal mi ñuke mi madre se crió con mi bisabuela que era puñelchefe o sea partera, era hablante del idioma practicante de la espiritualidad hilandera pero a esas alturas imaginate vivían en la máxima pobreza. Yo nací en el pueblo de Teka pueblo Mapuche-Tehuelche, mi mamá cuando mis hermanos y yo éramos chicos

decía que yo era la mapuche de la familia porque era la única que había nacido en el campo. A mí no me gustaba tener esa particularidad eso de ser la única mapuche entre mis hermanos hasta que una vez cuando tenía veintiún años me tocó cubrir como periodista un encuentro de juegos mapuche en Cushamen y ahí escuché por primera vez el taill que son los cantos de ceremonia, y eso me generó de inmediato... ¿Cómo contarte esa sensación? Yo fui ahí para ver a los mapuche y en el momento que escuché el taill sentí: Sí. yo soy ellos ellos son yo yo soy mapuche.

A partir de allí comencé muy de a poco a contar historias de nuestro pueblo a través del canto y del teatro, sobre todo historias de desalojo, y eso me permitió viajar cuatro años y medio por comunidades de Chubut y Santa Cruz y llevar adelante una recopilación de canto ancestral, me permitió llegar a muchos muchos pueblos tocar muchas puertas y conocer a tíos, tíos abuelos, primos y armar mi árbol genealógico y tomar conciencia de cuál es mi linaje de dónde viene mi familia y de qué territorios fuimos despojados. Un día, mi tío Eduardo de más de noventa años me señaló la cordillera un cerro muy grande, lleno de bosques de lenga y me dijo: "De ahí nos desalojaron

a mí y a tu bisabuela".

También conocí muchos lonko, ancianos,

pillan cushe,

que son ancianas sabias,

que tienen como rol levantar ceremonias

como el kamaruco

que es la ceremonia más importante que tenemos en Puel Mapu.

Ellos me contaron cómo los castigaban y los golpeaban

cuando hablaban mapuzungun en la escuela,

me transmitieron

la necesidad de recuperar nuestro conocimiento ancestral

de volver a levantar ceremonias que ya casi no se hacían

como el we tripantu

la ceremonia del año nuevo

que viene ahora pronto.

No tiene una fecha fija en el calendario

cae entre el 20 y el 25 de junio,

para saber exacto cuándo es

tenemos que estar atentos a ciertos cambios en la naturaleza

observarlos

y así entender cuándo empieza el nuevo ciclo.

En Latinoamérica estamos tan colonizados

que como en Europa y en Estados Unidos celebran el año nuevo en diciembre acá lo celebramos igual, pero el año nuevo el cambio de ciclo siempre es en invierno.

Todo lo que sé

lo aprendí gracias a andar
a viajar
a quedarme en las comunidades
a ayudar a apartar los animales
a hilar...
Una vez logré rearmar una canción antigua,
una lamuen me enseñó una canción
y luego unos años después se la canté a una ñaña
y ella me dijo: "Ah, pero ahí le falta una parte",
y así la fuimos completando,
es un canto que tiene más de setenta años de historia.
Cuando uno rearma esas pequeñas cosas
se da cuenta

de que nuestro conocimiento y nuestra historia fueron tan disgregados tan dispersados tan divididos, que la tarea que nos toca a los jóvenes y a los no tan jóvenes es armar este rompecabezas.

Hoy todos esos ancianos que conocí
ya partieron para el huenu mapu
que es la tierra de arriba
lo que algunos conocen como cielo,
fue un privilegio para mí
haber accedido a tanto conocimiento
de la mano de estos ancianos
de su voz,
fue una forma muy hermosa de acceder al conocimiento,
eso sí
todo era muy despacio
hoy por hoy es diferente:
una gran cantidad de jóvenes

están accediendo a esos conocimientos bien rápido hasta aprenden el idioma en unos años, tiene que ver con cómo se transmite, pensá que a nuestros padres no se les podía escapar una palabra en *mapuzungun* porque si no tenían que arrodillarse varias horas en el maíz como castigo,

eso no solo generaba dolor y discriminación y humillación también te hacía dudar de tu conocimiento del conocimiento que había al interior de la casa.

Como mujer mapuche

hago hincapié

en que es fundamental valorar

y nunca subestimar

el conocimiento que se genera en la casa

el conocimiento que se genera al interior de la casa.

Pero por ese entonces muchos abuelos

y abuelos de nuestros padres

optaron por no enseñar el idioma

para proteger

para cuidar,

¡Cuán terrible tiene que haber sido tu historia

para que no enseñar tu cultura y tu idioma sea una forma de proteger y cuidar a tus hijos! Todo eso tuvo la grave consecuencia de que los hijos de esa generación hayamos crecido sin idioma.

Hoy ya no es así hay un claro fortalecimiento de nuestra identidad de nuestra cultura de nuestras ceremonias. esas prácticas abusivas y de castigo ya no están en vigencia hay otras por supuesto pero está lleno de chicos de veinte, treinta años que hablan el mapuzunqun con orgullo y tené en cuenta que el setenta por ciento de la población de Neuquén, Río Negro y Chubut es mapuche y ya no somos los mapuches que quiere el winka que reconoce al mapuche y lo reivindica siempre y cuando se quede en lo folklórico

en el mapuche bueno
en el mapuche artista
en el mapuche que baila y canta,
por supuesto que está buenísimo cantar y bailar
y yo lo hago
pero ahora también el mapuche denuncia
el mapuche reclama
el mapuche resiste
y cuando el mapuche se levanta
y cuando cualquier oprimido se levanta
automáticamente se convierte en conflictivo
en delincuente
en enemigo
en terrorista.

Yo soy cantora
hago teatro
pero no me puedo cerrar en ese discurso
de que el arte es una forma de lucha,
por supuesto que lo es
pero siempre y cuando

además

ante una situación de represión o de recuperación de territorio el artista también esté ahí acompañando

poniendo el cuerpo

sosteniendo recuperaciones territoriales

dando alimento, abrigo

participando de esas ceremonias donde se pasa frío

y angustia

porque no sabés en qué momento de la ceremonia

va a llegar la represión.

Es necesario salir de esa zona de confort:

"Soy mapuche y reivindico la lucha desde un escenario

desde un libro",

esa lucha es verdadera y necesaria

cuando además pongo mi cuerpo

v mi newen

en los territorios que están en conflicto.

Yo no puedo hablar de Rafa

si no estuve un par de veces en su territorio

yo no puedo hablar del lonko

si no estuve ahí acompañándolo

yo no puedo hablar de comunidades en las que no estuve

si no llegué hasta ahí si no pasé hambre, frío, sed, sol, si no compartí tiempo y espacio con mis hermanos.

A mí cuando digo lo que pienso me dejan de contratar me dejan de invitar, yo decía todo esto en una fiesta y no pasaba nada pero cuando empecé a denunciar en público a Benetton a Lewis a los proyectos mineros me convertí en peligrosa un peligro para la sociedad, empezaron a estigmatizarme. Siempre es así, tanto aguí como en el lado chileno tanto en Puel Mapu como en Gulu Mapu nunca hubo un solo gobierno ni de izquierda ni de derecha ni de centro izquierda ni de centro derecha

ni capitalista ni anticapitalista ni liberal ni neoliberal no hubo ni uno solo ni uno solo que haya reivindicado la presencia de los pueblos originarios, absolutamente todos saben que para el Estado es conveniente mantenerlos invisibles. El Estado argentino tiene que reconocer el genocidio es una deuda histórica que tiene el Estado hacia los pueblos originarios y hacia esta tierra. Hace poco el Papa este que es argentino reconoció por primera vez el genocidio armenio y yo pensé: "Si sos argentino, ¿por qué no reconocés el genocidio del pueblo Mapuche?".

Nosotros tenemos un *tuwun* que es el lugar donde uno nació y un *kupalme*  que es el lugar de donde viene nuestro linaje familiar.

Ese es nuestro territorio de origen.

Es fundamental acompañar

distintos procesos de recuperación territorial

pero al momento de elegir

el territorio donde vivir

lo más conveniente

es ir a nuestro territorio de origen

según nuestro kupalme.

Si te instalás en un territorio que no es de origen

probablemente

las fuerzas de ese territorio

no te reconozcan

y te saquen de ahí.

Habría mucho más que decir de todo esto

pero esto ya es un conocimiento interno de nuestro pueblo,

yo te hablo abiertamente

pero todo el tiempo soy cuidadosa con nuestro kimun

nuestro conocimiento

que es inherente a nuestro pueblo.

Hay cuestiones que solo se hablan entre mapuche

y por más entusiasmada que esté hablando con vos

es importante que no diga ciertas cosas, hay cosas que tenemos que guardar para nosotros, estamos en lucha no avivemos giles.

Desde siempre hemos sido la mano de obra barata como albañiles levantando las mansiones de los winka en nuestros territorios como empleadas domésticas levantando su mugre y criando a sus hijos, así es como el blanco nos quiere sumisos, calladitos, ignorantes, distraídos, de más está decir que estos trabajos son dignos pero también es digno entender que tenemos mayoritariamente estos trabajos porque fuimos despojados de nuestros territorios y así perdimos muchas oportunidades y fuimos condenados a la pobreza extrema a la ignorancia a la dispersión.

"Son vagos, no quieren trabajar"

"Son borrachos, huelen a humo"

"No combinan su ropa, total falta de estética",
siempre hay que acomodarse a la mirada del winka.

Y así empezás a dejar de ser para parecer
así dejas de ser para ser aceptada
y encima nunca lo lográs
porque la cara de cultrun la tenés igual
porque el color morocho lo tenés igual.

Reencantémonos
reencantémonos con quienes realmente somos
y así
retomando nuestra práctica espiritual
vamos a tener más claridad para avanzar
como comunidad
siempre como comunidad
en la lucha de nuestro pueblo.
¿Y cómo hacerlo?
¿Cómo?

¿Cómo luchar? ¿Cómo? Queremos justicia pero no la justicia del blanco, nuestra justicia no tiene nada que ver con el bien y el mal el objetivo del mapuche es ser correcto tiene que ver con ser gente con hacer lo que hay que hacer ni ética ni moral ni nada de eso hacer lo que hay que hacer: ¿Impartir nuestra forma de justicia? Sí ¿Frenar una máquina que viene a destruir el bosque? También. nuestro concepto de justicia no tiene nada que ver con el del winka nuestro concepto de justicia no es una forma de castigo es una forma de conocimiento que todavía estamos reconstruyendo, la justicia winka se hizo para meter preso al pobre o al oprimido que se revela, la justicia mapuche busca primero de forma espiritual y luego de forma material

reparar un daño
a través de una forma que se decide
desde la observación y la opinión
de todos los integrantes de una comunidad.

Desde la época del genocidio hasta hoy es clave el rol del weichafe, el guerrero, gracias al weichafe pudimos sostener una resistencia y no caer enteramente bajo la pata del winka. Hay que seguir al weichafe hay que seguir esa resistencia hay que insistir en la lucha, hay fuerzas que se están despertando hay nuevas autoridades que están apareciendo hay disputas en la justicia que estamos ganando hay territorios ancestrales que estamos recuperando, hay que seguir como pueblo y a través de la autodeterminación

y la autogestión alcanzar nuestra autonomía.

Inche Soraya Maicoño pinguen.

Mapuche zomo. Ullkantufe ka epeutufe.

Soy Soraya Maicoño. Mi apellido es Guitart, pero el nombre que me entregó el abuelo Casimiro Huenelaf

Yem es Maicoño. Mujer mapuche. Cantora y actriz.

## Elizabeth Gómez Alcorta

La feroz represión
de estos últimos años en la Patagonia
tiene dos objetivos claros:
el control territorial por medio de la fuerza del Estado
y la construcción de un enemigo público,
el indio terrorista.

El control territorial significa
el control de los recursos naturales
y de algunos lugares estratégicos:
Vaca Muerta, petróleo, reservas de gas, acuíferos.
La construcción del enemigo
es la justificación y legitimación
de la represión
de la compra de armamento
de la sanción de la Ley Antiterrorista y sus derivados.

El mensaje es claro: Si sos un indígena dócil no hay problema no vas a formar parte de la agenda del Estado de ninguna manera, ahora, si sos un indígena que sostiene recuperaciones territoriales que reconstruye un proyecto de vida propia un proyecto de organización comunitaria un proyecto de consustanciación con la naturaleza, la matriz represiva que es dinámica pero que mantiene intactas algunas estructuras de hace un siglo y medio, se va a ensañar con vos. y en esto incluyo a Rafael Nahuel a Lof Lafken Winkul Mapu a Facundo Jones Huala a Pu Lof Cushamen.

La criminalización por medio del poder judicial suele aparecer como reacción a la demanda de derechos,

por ejemplo

se produce una reivindicación territorial

entonces se criminaliza por medio del delito de usurpación

se hace un corte de ruta para reclamar justicia

o para exigir que se haga efectivo un derecho

entonces se criminaliza

por medio del delito de interrupción de los medios de transporte.

Pero el impacto

que tiene la criminalización

en los líderes y lideresas indígenas

es muy singular.

Es que las luchas indígenas son siempre comunitarias

y los derechos que se demandan

son siempre colectivos,

no es la usurpación de una casa cualquiera

no es una cuestión de propiedad privada

acá es una comunidad

que reivindica un territorio como propio

como ancestralmente propio

como el lugar necesario para vivir y sobrevivir como comunidad.

Pero qué pasa:

cuando se criminaliza esa reivindicación de derechos

no se criminaliza a la comunidad entera se criminaliza a los líderes o a las lideresas porque el derecho argentino y el derecho penal en particular es un derecho liberal que está pensado para individuos, entonces la criminalización siempre implica una individualización y eso genera una fuerte desarticulación de la sustancia misma de las luchas porque corren el eje de la comunidad al individuo.

Otra cuestión importante
es que las criminalizaciones
que implican el inicio de causas penales
tienen un efecto devastador más allá de las condenas
por todo lo que implica
el solo hecho de estar sometido al proceso,
un proceso que se aletarga y se dinamiza
según momentos políticos

según instancias electorales.

Nunca cierran las causas

las dejan abiertas

y ante cualquier reclamo

ante cualquier acción de resistencia

las ponen otra vez en movimiento.

Esto obliga a los indígenas

a vivir atravesados

cotidianamente

por las lógicas de un poder judicial

que no tiene respeto por las lógicas propias,

necesitan conseguir abogades

porque no confían en los defensores oficiales,

son llamados a audiencias

en días y horarios que no tienen el más mínimo registro

de las distancias de los territorios donde viven,

tienen que adentrarse en lenguajes y narrativas

absolutamente ajenas a sus modos.

Todo esto genera temor

a quedar a merced

de la forma de funcionar de un Estado

—que no solo no les garantiza sus derechos

que desde 1994
los pueblos originarios
tienen consagrados en la Constitución Nacional—
sino que además los persigue
los deslegitima
los asesina.

El rol

que ocupa una parte del poder judicial
en estos procesos de criminalización
es clave.
El derecho es responsable
el derecho no reconoce propiedad comunitaria
el derecho
no reconoce las formas indígenas de organización política
el derecho habilita que no exista educación bilingüe
el derecho persigue los sistemas de salud indígenas propios,
el derecho y la política, ¿no?
pero el derecho es política,
el derecho sostiene este sistema político

que no reconoce otros sistemas que se constituye excluyendo toda narrativa que no sea la oficial.

Cuando estudiamos en la Facultad de Derecho en la facultad que sea siguen estando invisibilizados los derechos indígenas. La historia del derecho argentino se empieza a estudiar en 1853 ¡Como si hubiera aparecido por ósmosis la propiedad privada! ¡Como si no hubiera habido nada antes! Incluso después de 1853 el Estado argentino firmó convenciones con pueblos originarios y esos reconocimientos de otras naciones en la facultad no los estudiamos. Esto revela y reproduce la lógica racista que construyó una identidad nacional borrando cualquier huella indígena, una lógica que se sostiene hasta hoy en pleno siglo XXI con un presidente que en el último Congreso de la Lengua Española

dijo que todos los argentinos descendimos de los barcos, con jueces y juezas que piensan que los indígenas siguen teniendo arcos y plumas, con una gran parte de la sociedad que parece haberse enterado recién a partir de Facundo Jones Huala o con Santiago Maldonado que todavía hay indígenas en el territorio argentino.

Vivimos actualmente en una sociedad que acepta, reconoce y procesa el trauma del genocidio de la última dictadura cívico-militar pero que niega e invisibiliza el genocidio originario.

Néstor Kirchner bajó el cuadro de Videla y otros genocidas pero Roca sigue estando inmortalizado en todos los pueblos y ciudades del país.

Esa es la diferencia.

Es importante que el Estado reconozca de una vez el genocidio originario, es necesario mejor dicho, es indispensable
hacer un trabajo de memoria
un trabajo de verdad.
El Estado argentino se conforma
se construye
sobre una violencia
sobre una masacre
sobre un genocidio,
¡en un siglo de colonización
mataron al noventa y cinco por ciento de la población
[originaria de América!

¡Setenta y cinco millones de personas!

Nuestro Estado se funda sobre eso
nuestro Estado se conforma en base a eso
nuestro Estado se origina con un genocidio.
¿Cómo puede ser entonces
que no lo vivamos como un trauma colectivo?
¿Cómo puede ser que sintamos
el genocidio de la última dictadura
como un trauma de la sociedad toda
y que el genocidio que funda nuestro Estado
lo asumamos como un genocidio ajeno?

## Claudia Briones

```
Desde el 2017
la represión
se hizo visible
de manera muy directa y muy cruda
y eso trae un momento de enojo:
enojo
por la liviandad
con la que se habla de la vida de las personas
de lo que esperan
de lo que demandan,
enojo
ante quienes en vez de cumplir
mandatos constitucionales y normativas vigentes
acusan de terrorismo,
enojo
por la dispar repercusión
```

que han tenido dos muertes igualmente dolorosas, la de Santiago Maldonado y la de Rafael Nahuel.

Es también un momento para hacer autocrítica y para ver cómo desde el trabajo que hacemos podemos comunicar mejor la seriedad de las cosas que pasan y los desafíos que esas circunstancias les presentan a nuestras formas de convivencia. Aunque la lucha del pueblo mapuche-qününa-kena en Patagonia es muy prolongada, tengo la sensación de que se abrió un umbral. Antes me parece la lucha pasaba por exigir reconocimiento legislaciones y políticas y por demandar cuando no se las cumplía,

ahora

lo que escucho

es que algunas perspectivas, visiones y sentires

que antes se mantenían en el interior de las comunidades

y de las organizaciones

se están transformando en argumentos

que proponen otras formas de convivencia.

Y así

empiezan a hacerse visibles

otras formas de desigualdad

que ya no son solo económicas o políticas

sino epistémicas,

desigualdades que organizan

quiénes tienen derecho a tener conocimientos

y quiénes tienen solo creencias.

Desmontar esta desigualdad

implica desafiar fuertemente al sentido común

y es una lucha muy novedosa

y muy difícil de hacer audible

tanto para los mapuche-gününa-kena

como para quienes tratamos de acompañar estos procesos.

No es que esta desigualdad

no tenga siglos y siglos
sino que ahora se hace pública
y yo creo que revela
la verdadera demanda de reconocimiento:
un reconocimiento que las legislaciones ni siquiera intuyen
y mucho menos
satisfacen.

Si nos predisponemos a escuchar
es un momento con mucho futuro también
porque es un momento del mundo
en el que no solo los pueblos originarios
están alertando
sobre los destrozos que estamos haciendo con el planeta.
Se están despertando otras sensibilidades
que nos permiten tomar más en serio
nuestras preocupaciones comunes
aunque estén basadas en perspectivas muy diferentes.
Pero ni los futuros más tristes
ni los más promisorios
son inevitables,

van a depender de lo que hagamos
de las responsabilidades que asumamos
de las injusticias que queramos remediar,
y no se puede remediar lo que no se ve
lo que no se escucha
y por eso una parte del trabajo
pasa por abrir
miradas y oídos
antes de juzgar.

¿Por qué pienso que estamos en un momento diferente tan desafiante y con tanta potencialidad?
Porque en esta larga historia de convivencia en el marco de una nación que siempre se pensó blanca y europea que primero decidió exterminar a los indígenas y después decidió ciudadanizarlos en la categoría de cabecitas negras, las luchas indígenas en todo el país debieron partir de un piso muy bajo que es el de hacer audible el petu mongueleiñ:

todavía estamos vivos

todavía estamos acá

y queremos que nos vean

y que nos dejen vivir tranquilos.

Cuando en los años ochenta

se empiezan a hacer visibles estos reclamos

lo que se logra escuchar de ellos

es que se está pidiendo que se implementen algunos derechos,

derechos

que se materializan como derechos para los diferentes.

Pero la idea de interculturalidad

desde el principio

y cada vez con mayor claridad

lo que demanda

es una transformación de toda la sociedad

y obviamente del Estado

en lo que hace a reconocer

respetar

y valorar

nuestras heterogeneidades

y a partir de eso construir nuevos modos de convivencia.

En este momento

a duras penas se entiende a dónde apunta la demanda de interculturalidad y nuevamente lo que hacen los pueblos originarios es invitarnos a ir un poco más allá de esa noción para pensar cómo interexistir.

Interexistir
es algo mucho más profundo
que el mero formar parte de una misma sociedad,
habla
de que hay distintos tipos de seres
y parece
que eso es algo muy difícil de escuchar
por lo menos en tiempos como estos.
Esta demanda
es una invitación
que está proponiendo una forma de ser juntos
donde ciertas convicciones se comparten
y otras no.

Ya no es una idea de los diferentes como completamente distintos sino como personas con quienes nos reconocemos en ciertos reclamos comunes y diferimos en otros.

Esto se puede reconocer en muchísimas demandas en Patagonia. Cuando se pide que SENASA deje pasar lawen, tanto a quienes se van a tratar con machis en Chile como a los machis que vienen a Puel Mapu a tratar a mapuche y no mapuche, lo que se pide es no tener que reducir el lawen a la idea de remedio. Esto pasa también cuando el espacio de articulación mapuche marcha todos los 24 de marzo y mientras se pintan los pañuelos blancos también se repintan en la misma plaza cultrunes

que traen a los ancestros muertos y desaparecidos antes, durante y después de la "conquista del desierto". Lo que están mostrando en ese acto es que comparten el reclamo de una parte importante de la ciudadanía de memoria, verdad y justicia, y al mismo tiempo piden que entendamos que la noción de memoria, verdad y justicia tiene que ser más amplia porque el terrorismo de Estado no empieza ni termina en los años setenta. Y cuando grupos de mujeres originarias participan de lo que ahora en más va a ser el Encuentro Plurinacional de Mujeres, Lesbianas, Travestis y Trans o cuando participan de las marchas por la legalización de la Interrupción Voluntaria del Embarazo nos muestran que comparten con muchas mujeres no indígenas ciertas visiones pero también

que esperan de nosotras que respetemos y escuchemos que hay un montón de demandas comunes que no compartimos.

Esto es lo que quiero decir en este día de lluvia... Veo una gran maduración de las luchas indígenas que están proponiendo permanentemente y de modo cada vez más claro formas de ser formas de ser juntos, sin anularnos sin oprimirnos. Y eso está pasando sinceramente creo que está pasando, y es importante que los que acompañamos no caigamos en la tentación de pensar que porque compartimos determinadas visiones políticas ya estamos de acuerdo en todo, porque eso sería seguir obturando y haciendo inaudibles las demandas y las propuestas indígenas.

## Marie Bardet

Cuando las mujeres de Winkul Mapu toman la catedral se produce una especie de prisma donde se reúnen y estallan una concatenación de gestos alrededor de los cuales me gustaría pensar. En esa acción ellas se toman el tiempo y el trabajo de buscar el gesto que esté a la altura de su enojo: "Agarrarnos de las manos no alcanzaba, necesitábamos un gesto a la altura de nuestro enojo" "Quemamos unos tachos y unos pallets pero no era suficiente con nuestro enojo". Esa capacidad de construir gestos que estén a la altura del enojo que vayan buscando un fuego que esté a la altura del enojo introduce la cuestión o la pregunta por el ejercicio de la violencia frente a una injusticia,

y lo hace por un lado que no es el de la legitimidad.

En esta narración

no importa quién es legítimo para ejercer violencia y quién no no importa cuál violencia es legítima y cuál no

lo que importa

es cómo buscar y construir

colectivamente

un gesto justo,

y la medida

o el criterio

con el que se construye ese gesto es:

necesitamos encontrar un gesto

que esté a la altura de nuestro enojo.

Así producen una elaboración de la violencia

o como decís vos, una traducción material de las violencias

a través de gestos sensibles

colectivos

inmanentes

y situados en la situación.

Pero esa construcción

in situ

del gesto justo

para esa situación específica

no solo debía contar con ese criterio del enojo sino también con el del miedo.

El miedo aparece como un segundo gradiente sensible

a partir del cual estas mujeres

van decidiendo cómo será ese gesto insurrecto.

¿Cuánto miedo tenemos?

¿Cómo podemos ir percibiendo esos miedos

para ponerlos en común?

Ellas dicen: "Nosotras no queremos morir

pero no tenemos miedo

porque somos parte de la tierra

y la tierra no le tiene miedo a nadie".

Me acuerdo cuando el 13 de junio de 2018

en la manifestación por la legalización del aborto

nos pusimos a correr alrededor del fuego

gritando: "¿¡Y el miedo!?

¡que arda!",

esa situación me hizo entender la urgencia

de encontrar el gesto
que por un lado pueda materializar la sensación de duelo colectivo
y por el otro
tenga la intensidad para hacer arder el miedo,
y cuando digo hacer arder el miedo
no quiero decir que no vamos a tener más miedo
o que el miedo está resuelto y ahora somos re fuertes y victoriosas,
no
ellas lo dicen muy claro:
"No queremos morir",
no hay una veta sacrificial.

Otra disputa
que aparece en todo el relato
pero que se vuelve más condensada
en el momento en que irrumpen en la catedral
es la disputa por qué es violento y qué no es violento,
una disputa imprescindible
sobre todo en este momento
en que el neoliberalismo
está constantemente queriendo trazar el umbral

que divide lo que es violento y lo que no, tratando de fabricarnos una piel que no se erice ante las violencias.

Cuando irrumpen en la iglesia

quienes están en el lugar

perciben esa invasión como violenta,

que esas mujeres entren

que agarren el micrófono, que arrojen objetos

les resulta violento

y ellas dicen: "No,

con armas de guerra

lo violento es que nos acaban de matar a un hermano

en nuestra propia comunidad".

Ahí se revela otra disputa en esta búsqueda por el gesto justo que es la de intentar desplazar el umbral

de qué es violento y qué no

desplazar el umbral de qué percibimos como violento y qué no.

En la toma de la catedral

ellas ponen ese umbral en tensión.

Para el espacio de la catedral y para la gente que está ahí dentro la imagen de la violencia es la del vitraux:

dos indios salvajes matando al cura Mascardi.

Ellas entran y ven esa imagen

que les asigna de entrada el lugar de violentas

salvajes

asesinas,

y eso lo vuelven más evidente las personas que estaban ahí que les gritan:

diablo

demonio

locas

o directamente las vuelven objetos de caridad ofreciéndoles comida.

Esos son los roles sociales posibles que estas mujeres podrían ocupar según la gente que está en esa catedral y según la catedral misma:

- o demonio
- o diablo
- o loca
- o beneficiaria de caridad.

Y cuando el brasilero dice: "¡No violencia, no violencia!", ellas una vez más intervienen y contestan: "¿¡No violencia!? ¡Entraron con armas de guerra y mataron a un hermano!". Es intolerable inadmisible y violento en sí mismo que alguien pueda sostener, reivindicar, enunciar en medio de ese momento el no a la violencia como si fuera una opción. Es imposible decir no violencia en esa disputa que se abre en la catedral es imposible decir no violencia en esa guerra histórica que se simboliza en el vitraux es imposible decir no violencia pocas horas después de una represión es imposible decir no violencia cuando acaban de matar a una persona con armas de guerra.

Y justamente porque es imposible decir no violencia me parece tan valioso cómo ellas van construyendo sus gestos, traduciendo materialmente esa violencia a través de gradientes sensibles. Creo que para nosotras en este momento la principal dificultad o el gran desafío al leer este libro es cómo hacemos para dar cuenta, para pensar, para escuchar, para aprender lo que nos están diciendo en torno a la pelea por lo sagrado. Hay una pelea por lo violento que ya desmenuzamos y que creo que entendemos un poco mejor pero hay también una pelea por lo sagrado que tal vez nos sea más incómoda porque hasta hace poco era impensable para una gran parte de las genealogías intelectuales y políticas entre las que crecimos que una insurrección pueda tener una orientación emancipadora reivindicando una dimensión sagrada o mejor dicho

una espiritualidad política.

Espiritualidad política.

En los movimientos insurreccionales

que se están dando en la región

hay una disputa por la espiritualidad,

eso el neoliberalismo lo tiene muy claro

y por eso está produciendo alianzas directas con el evangelismo.

Tenemos que tratar de pensar o articular algo de esto,

necesitamos hacer espacio

para que esta dimensión espiritual

toque nuestra elaboración política.

Este relato nos está forzando a repensar

a percibir

a articular

de otra manera

la relación entre espiritualidad y política.

Estas comunidades interrogan y construyen

condiciones de vida

territorios de vida

gestos de vida

con una dimensión sagrada

ancestral

espiritual

que tiene una potencia política que está en otros términos que como bien dicen es ancestral y nueva.

Y pienso en lo que dice Soraya

"La justicia mapuche no tiene ni ética ni moral la justicia mapuche no es un modo de castigo es un modo de conocimiento que estamos reconstruyendo"...

No tengo nada que decir

¿Qué agregar?

Solo podemos escucharla.

Hay algo de ese conocimiento...

¿De qué tipo de conocimiento está hablando de qué tipo de conocimiento habla cuando dice "conocimiento"? Me queda rumiando esa pregunta.

¿Qué forma de conocimiento es esa capacidad de encontrar en un momento preciso el gesto justo colectivo

que esté a la altura de nuestro enojo y de nuestros miedos?

La serie de acciones que hacen ese día son gestos de justicia de justicia como forma de conocimiento un conocimiento que permite experimentar la muerte de Rafael con enojos y miedos y duelo y a la vez hacer conocer la muerte de Rafael a los demás.

Creo que es un gesto producido por esa noción de justicia que están enunciando, la construcción paso a paso de ese gesto colectivo es la puesta en práctica de la forma de justicia que están enunciando.

¿Cómo podemos aprender entonces
a pensar y construir de forma colectiva
procedimientos y gestos de justicia
que nos permitan conocer nuestros enojos y nuestros miedos
y al mismo tiempo
hacer conocer la violencia que se está ejerciendo?
¿Cómo elaboramos un gesto justo
no en cuanto a la altura del castigo

sino como proceso colectivo
que nos permita conocer,
no como un conocimiento abstracto sino a través de gestos,
el estado de situación de nuestro colectivo
el umbral de violencia que estamos viviendo
la variedad de miedos que tenemos
la intensidad de los enojos que sentimos?

Producir gestos de justicia
que traduzcan materialmente la violencia que vivimos
es una manera de "Tomar las armas
sin obnubilarnos con la guerra".
Cuando hacemos esos gestos de justicia
nuestros cuerpos
no reproducen la fuerza y el uso de la fuerza de quien nos ataca,
pero no porque no seamos violentas
o no ejerzamos violencia
sino justamente porque el criterio
que construye la forma
en que nosotras queremos tomar esas armas
está en otro lado:

está en la tensión entre los gradientes sensibles de los que vengo hablando.

Hace poco estaba en una asamblea en el Sahara occidental y una mujer llegó desde los territorios ocupados por el Estado marroquí y tomó la palabra y dijo: "Los jóvenes y las mujeres queremos volver a tomar las armas pero a través de un discurso y una práctica política que no nos deje obnubilarnos con la guerra". No puedo dejar de pensar en esa frase desde entonces. Esta mujer está diciendo que quieren volver a tomar las armas porque están viviendo una situación de guerra una situación de ocupación una vida en campo de refugiados que ya lleva tres generaciones y tiene que terminar, pero también está diciendo que quieren tomar las armas a través de una forma que no reproduzca la guerra que no reproduzca la violencia que vivimos,

tomar las armas para que ya no se pueda negar la violencia tomar las armas para transformar esa violencia en gestos colectivos de justicia.

## Pilar Calveiro

Una vez estaba en la comunidad de Cherán, en México. Había habido un festejo y a la mañana siguiente bien tempranito (nos habíamos acostado muy tarde) hubo un incendio en el bosque un incendio intencional. Entonces salimos a apagarlo así habiendo dormido poco con bastante frío en una camioneta. Y viendo el territorio alrededor y la serenidad con la que estos hombres que eran muy, muy jóvenes

estaban yendo a hacer algo que no solo era incómodo sino que era agresivo para la comunidad

me pregunté:

¿por qué no vivir así?

¿Por qué vivir en la ciudad?

¿Por qué no vivir de otra manera?

¿Por qué no venir a vivir en este contacto con la tierra

con una comunidad

con otra forma de armar la vida

con una verdad otra

y sobre todo

con otra vida cotidiana?

Estas experiencias logran una práctica política diferente que no depende del Estado,

el concepto clave es autonomía,

al no depender del Estado construyen formas nuevas

que tienen problemas, claro

pero que no toman prestado estructuras que no les sirven,

hacen

a su propio aire

un rescate y una selección de lo propio

y lo articulan con lo que necesitan hoy

y esa es una forma mucho más sustancial de la política que la que ocurre en todo el espacio institucional.

Creo que estamos en una fase de transformación radical de la organización del poder a nivel global que algunos llamamos neoliberalismo global.

En esta fase de reorganización muchas de las características del capitalismo previo se profundizan

se agudizan

entonces estamos en un mundo que es cada vez más desigual cada vez más violento

cada vez más lesivo.

De verdad pienso que estamos en una fase en donde lo que hay es una selectividad de la vida lo que hay

es un proceso de clasificación y selección de la vida en donde sectores muy, muy amplios de la población son abandonados

son considerados sobrantes, entonces estamos en un momento de decisión de qué vidas y qué vida puede continuar.

El neoliberalismo es un proyecto principalmente mortuorio es un proyecto que mata la naturaleza que mata la cultura que mata grupos cada vez más grandes de seres humanos, es un proyecto de muerte un proyecto que organiza la muerte para garantizar un puñado de vidas, las vidas privilegiadas. Las experiencias comunitarias operan como la contracara de esto, en ellas podemos encontrar formas de defensa de la vida en todos los niveles: defensa de la vida natural, biológica, mística, humana. Esas son las alternativas que estos relatos presentan. Hay mucha gente que te dice: "Pero, ¿cómo vamos a modificar

algo que es tan gigantesco
tan global?"
¡Con pequeñas experiencias locales!
¡Eso global y gigantesco
por donde mejor se puede atacar
es por lo pequeño
por lo local
por lo que se mete por cualquier hendidura
por cualquier fisura!
Esas son las alternativas
que nos pueden dar claves para entender
cómo abordar esta fase atroz en la que estamos inmersos.

En mi libro *Violencias de Estado*yo trataba de poner el foco
en una serie de violencias en el mundo global
que aparecen como privadas
y que en realidad son violencias articuladas con el Estado
y de las cuales el Estado tiene una enorme responsabilidad.
Todavía el foco estaba muy colocado sobre el Estado
sobre la responsabilidad del aparato estatal.

Lo que he trabajado a posteriori y sigo trabajando hoy en el trabajo con las comunidades

es el otro lado

el lado de las resistencias

las resistencias que operan desde la sociedad.

Como bien señaló Foucault

las resistencias están primero

las resistencias saben antes,

más importante que describir la gubernamentalidad

es entender

y escuchar

las resistencias,

aprender de ellas

dejarse enseñar,

y desde esas formas de armar resistencia

también vamos a poder entender y desmenuzar

la índole del poder

las formas de organización del poder en el mundo actual.

Estas resistencias

son capaces

simultáneamente

de confrontar

de resistir

y de fugar

con respecto a las redes del poder.

Esta articulación de distintas estrategias

es una de las cosas que las hace exitosas.

Yo creo, como dice Soraya,

que el Estado entiende una parte de esto

pero creo que entiende solo una parte

porque algunas de las características constitutivas del Estado

y de la gubernamentalidad en general,

como su racismo

y su menosprecio a lo indígena y a lo comunitario

hacen que le sea imposible comprender,

el Estado es extraordinariamente soberbio

entonces siempre supone

que va a poder controlar y subordinar todo

lo cual se verifica

que no es cierto.

Y es que la cuestión no está solo en la información o no está principalmente en la información está en que el Estado y sus socios no comprenden las características de estas prácticas y habría que ver qué tanto las comprendemos nosotros dos. Son prácticas que provienen de otra matriz cultural y es importante entender que allí está un otro un otro con mayúscula un otro radicalmente diferente y que es justamente esa diferencia la que lo vuelve un otro que nos interpela y del que podemos aprender.

Me parece que las formas tradicionales de la política de la política estatal de la política dentro del sistema político y demás está agotada.

No quiero decir que hay que abandonar esos campos pero me parece que hay que saber que hoy por hoy la apuesta principal va por otros lados.

Está bien, si hay una elección hay que participar y tratar de que gane el menos pior pero la posibilidad de crear alternativas nuevas de crear otras formas, esa esperanza en la política que es la construcción de una vida otra (que tiene que ver con la deuda que tenemos con nuestros muertos y por lo tanto con la capacidad de construcción de lo nuevo) no va a pasar por el sistema político no va a pasar por el Estado ni tampoco por lo sindical aunque todos ellos sean ámbitos de lucha válidos.

## Creo

que uno de los errores que podemos cometer es idealizar lo comunitario, la idealización va de la mano de una folklorización que termina siendo un menosprecio, lo comunitario es una experiencia política potente

que hay que mirarla y criticarla, hacer un análisis político de sus capacidades y de sus limitaciones también.

Me parece extraordinariamente importante que en algunas de las experiencias comunitarias en México las prácticas de interlegalidad sean realizadas por las propias comunidades indígenas, no es el Estado el que es capaz de realizarlas son las comunidades.

Esto muestra una capacidad de apertura no de congelamiento en una identidad nada que ver todo lo contrario, es una apertura dentro de la comunidad hacia los otros y de la comunidad en relación con su entorno con los problemas del momento con las circunstancias en el orden de lo nacional.

No es tradición como una cosa congelada es apertura y capacidad de crear nuevas formas en relación.

Con respecto a las limitaciones creo que habría que ver en las propias prácticas comunitarias cómo garantizar las formas de participación, sin duda hay una participación mucho más fuerte que en otros ámbitos de la política sin embargo para las propias comunidades ese es un desafío el desafío de inventar e incrementar formas de participación en las asambleas y también de cómo aplicar los sistemas de justicia. Usan sistemas de justicia con usos y costumbres que son muy interesantes porque son de carácter reparatorio y tienen una visión no punitivista pero esto no está del todo resuelto. Por ejemplo, ¿cómo articular eso

con cierta concepción de los derechos humanos? ¿Qué se integra de los derechos humanos y qué no? Es toda una discusión que está en curso que se está realizando.

Y desde luego la participación de las mujeres que en algunos casos todavía no se ha logrado en términos equitativos, a ver:

no se ha logrado en términos equitativos como no se ha logrado en el resto de la sociedad pero hay que decir que los usos y costumbres también han sostenido la exclusión de las mujeres de ciertas funciones y eso se está revisando.

Estos son algunos de los desafíos que yo podría nombrar pero quienes mejor saben sus propias limitaciones son las comunidades y las limitaciones de una comunidad no son las mismas que las de otra.

Y ahí aparece otra virtud extraordinaria:
lo comunitario no pretende lógicas de generalización
sino que en cada comunidad
se maneja lo social
lo político
lo jurídico
según las necesidades y los modos de esa comunidad
acordando con todos los habitantes de esa comunidad.

Otra cuestión importante
es cómo en muchas experiencias
se trata de evitar los liderazgos unipersonales,
ahí hay otra forma de realización de la política
que presenta un criterio
orientado por lo colectivo y la rotación de funciones,
es un criterio muy arraigado en la matriz cultural mesoamericana
y me parece que es fundamental
porque uno de los grandes problemas de la política occidental
es la existencia de liderazgos unipersonales
que terminan distorsionando la posibilidad

[ de una construcción colectiva

que terminan desmontando la posibilidad

[ de una construcción colectiva.

Nadie es imprescindible y entonces se construye entre todos. Esta pregunta que hacen en Cherán frente a cualquier emergencia, "¿Qué vamos hacer?" La pregunta es: "¿Qué vamos a hacer?" y esa pregunta da cuenta por un lado de la necesidad de hacer y por otro lado de que el hacer es colectivo y que la toma de decisión sobre qué hacer también debe ser colectiva.

Reconocen una memoria que es como una filiación que viene de distintas experiencias, no es una reconstrucción lineal

sino que retoma cosas

que tienen que ver con los pueblos originarios

retoma cosas

que tienen que ver con formas de organización en la Colonia como por ejemplo las rondas para la seguridad

recupera los reconocimientos legales

para la defensa de su territorio

como las Cédulas Reales,

en México también recupera

cuestiones que tienen que ver con la Revolución mexicana

que ya es en pleno siglo XX

e incluso retoma experiencias armadas

en el campo

en la montaña...

Eso muestra

que estas experiencias

no salen de un repollo,

tienen atrás antiguas luchas

y formas de organización

que se están recuperando

retomando que se están recuperando retomando reconstruyendo.

No hacen la guerra no hacen la guerra rechazan radicalmente las nociones de guerra y por lo tanto también lo binario.

Lo binario

lo estatal

lo bélico

van juntos

son categorías que van juntas.

Ellos rechazan esto

y eso no quiere decir que no tienen usos de la violencia porque sí usan la violencia pero es una violencia defensiva que nunca plantea escenarios bélicos, es una violencia que defiende un territorio defiende un pueblo

defiende a su población.

No son bélicas

pero sí tienen prácticas armadas

y defensivas,

y creo que hay que repensar

la relación entre política y violencia,

es una discusión que ha quedado pendiente

de las experiencias de los setenta.

A partir del desastre

de las experiencias armadas de los setenta

se ha instalado

una especie de prohibición de toda forma de violencia

como si la violencia se pudiera expulsar de la política

y esto es completamente falso.

¡Hay que revisar cuál es la relación pertinente

[ entre política y violencia!

¡Hay que revisar cuál es la relación pertinente

[ entre política y violencia!

Cuando se desautoriza cualquier forma de violencia

se convalida

la única violencia que es del derecho

que es la violencia del Estado,

cuando se desautoriza cualquier forma de violencia se termina convalidando

la violencia represiva.

En estas experiencias

podemos encontrar violencias resistentes, es decir

violencias que no intentan rebasar al Estado pero sí intentan la defensa de un territorio específico, violencias que no avanzan sobre otros territorios sino que defienden el territorio propio y la población propia.

Estas violencias son ineludibles.

#### Y sí

la política es inseparable de la violencia pero también es inseparable de la ética, uno podría pensar la política como algo que está tensado por la violencia y por la ética. ¿Por qué digo esto?

Porque la política tiene que ver con relaciones de poder y toda relación de poder

es asimétrica y por lo tanto

no es voluntaria.

hay un forzamiento en las relaciones de poder

hay una violencia para que la dominación se sostenga

entonces hablar de la política

por fuera de la violencia

es una mentira

es una ficción.

Al mismo tiempo

esa violencia

que es parte de la política

tiene también un costado

o más bien un límite

que es la propia ética,

si no hay ética no hay proyecto político

cualquier proyecto político que se precie de tal

tiene que tener un componente ético,

en el proyecto está la ética

y esa ética va a orientar

las formas y los límites de la violencia.

Entonces ambas son componentes inseparables de la política

pensar solo en una te lleva a una política de la pura dominación y pensar solo en la otra te lleva a una política ingenua y mentirosa que termina por avalar la violencia estatal.

El Estado chileno y el Estado argentino tratan de asimilar a los mapuche como terroristas. Es una forma de colocarlos en el espacio de excepción o sea, de sacarlos de los derechos que amparan a la ciudadanía de habilitar o justificar que sobre ese otro se puede hacer cualquier cosa. Toda acusación de terrorismo tiene ese objetivo y por eso es tan grave la aprobación de estas leyes antiterroristas que avalan una definición de terrorista tan imprecisa tan vaga, tan amplia, tan difusa que es capaz de incluir a muchos Otros étnicos, políticos, religiosos,

la acusación de terrorista es funcional para sancionar casi cualquier práctica de oposición al sistema social económico

político

y así deslegitimar

y colocar fuera de las protecciones de la ley

toda forma de rebelión

toda forma de insurgencia.

En este sentido

la acusación de terrorista a los mapuche

es inconcebible

es inconcebible el tipo de argumentos que utilizan.

En México ese no es un argumento,

aunque no

esperame...

en el caso mexicano

a muchas de estas autonomías

o a miembros de estas autonomías

los acusan de estar vinculados con el crimen organizado

que es la otra figura de excepción,

es lo mismo:

terrorismo y crimen organizado

son las dos figuras de excepción

que ha articulado la gubernamentalidad neoliberal

para dejar fuera de la protección del derecho

a sectores muy importantes de la población.

En Chile y Argentina es con el terrorismo

en México es con la supuesta conexión con el crimen organizado

y se han utilizado estas figuras para el encarcelamiento.

En México, incluso

algunos activistas comunitarios

estuvieron presos en cárceles de máxima seguridad

que son las que están reservadas

justamente

para el terrorismo y el crimen organizado.

Como decía

el Estado siempre trata de construir

la lógica del enemigo

la lógica de lo binario

que es la lógica bélica

y esa lógica le funciona,

hay que salirse de esa lógica

esa es la lógica que le conviene al Estado,

y los grupos indígenas

se salen del discurso bélico y dicen:
"Nosotros no somos enemigos
no somos enemigos del Estado
ni de nadie
nosotros defendemos nuestros territorios
nuestras formas de organización
nuestras formas de vivir".

Volviendo un poco para atrás
me parece que la toma de decisiones de manera colectiva
implica tiempo,
las decisiones se toman más lentamente
y ese manejo del tiempo
es buenísimo
contra la aceleración que trae el mundo contemporáneo.
Ir más lento
ir más lento
pensar más
escuchar
¿no?

Hablar despacio

pisar despacio.

La toma de tiempo para decidir y para lograr acuerdos tiene que ver con un respeto por los otros

y tiene que ver con lo que hablábamos recién:

la escucha

la escucha

poner por delante la escucha es poner por delante al otro,

la escucha

es indispensable

para construir otras formas de vida

para construir otras prácticas de memoria

para construir la apertura que hace a lo comunitario.

#### **POSFACIO**

#### Por María Moreno

Cuando nos conocimos mediante un intercambio ciego de Whatsapp, descubrimos que teníamos las mismas obsesiones aunque yo todavía sufría el tatuaje indeseado de "cronista" y él era un artista que había creado un procedimiento llamado "Reunión" mediante el que escuchaba, escribía y editaba junto a otres sin pasar por los medios donde yo publico lo que aún se puede llamar "entrevistas". Siempre me gustó decir con desparpajo que me consideraba hija del matrimonio igualitario entre Manuel Puig y Rodolfo Walsh. Lo decía sin pedantería, el Edipo femenino no obliga a superar a los padres y la imaginación no requiere pruebas de ADN.

En un ensayo llamado *Doble casetera* escribí sobre la deuda de los dos escritores para con el testimonio, buscando relacionar opuestos aparentes. Y rematé con una hipótesis política:

¿Si se volviera al autor-escucha? ¿Si se lo liberara de esos espacios tutelados/privados de ciudadanía, gerenciados por la política partidaria o reciclados por la cultura progresista en productos de exotismo pop (cárceles, villas, organizaciones de piqueteros, cartoneros, etc.), y se dejara el grabador a aquellos que, para la ciudad posmoderna, siguen teniendo un nombre de injuria, "los negros", amenazantes ágrafos, "leídos" y no "lectores"?

Entre lo que yo llamaba alocadamente "mis padres" había un proyecto común de hacerse soportes de voces heterogéneas, una jugada para que "El Otro" mítico dejara de ser objeto de estudio antropológico, diagnóstico psi o pintoresquismo literario y se deshiciera de la tutoría paternalista del médium letrado para montar unos textos de los que no se podría saber nada anterior a una práctica, tal vez, venidera. Papá Puig llamaba a algo así "novela", Walsh no le ponía nombre pero tal vez fuera "testimonio". Yo ignoraba que ya existían las primeras entregas de *Reunión*. Luego leí *Lengua o muerte*: El 26 de marzo de 2020, el bangladesí Mohammed Hossein, del barrio de Lavapiés, murió de covid por no saber el suficiente español como para comunicarse con el hospital

o porque su acento delataba a una comunidad ninguneada. Dani organizó la reunión por teléfono.

Pronto decreté que había encontrado en Dani Zelko a mi hermane menor, el que suele ir más lejos, tal vez porque no ha recibido los mandatos que aplastan al mayorazgo. Después nos conocimos enmascarados por los barbijos pero a cara descubierta sobre vasos de bourbon on de rocks y hablando casi al mismo tiempo para chocar siempre con el mismo obstáculo: nuestras opiniones sobre el uso del grabador, pero ese debate no tiene nada que hacer en este posfacio, aunque yo grabé la charla pero no me contenté con el registro, tentada como siempre por aplastar la palabra del otro para reemplazarla en la escritura con lo que yo pienso que él hace.

Reunión es un procedimiento de escucha, transcripción a mano, tipeado, corrección y edición que se realiza entre un grupo, una persona y el artista en tres tiempos donde la autoría es colectiva y la mano queda anónima aunque de quién es no sea un secreto, pero totalmente acordado por los dueños de las voces.

No me gustan los datos, me recuerdan al periodismo y cuando son de una precisión crítica que *los pone en su sitio*, admiro a quien lo logró y más si es alguien como Gabriel Giorgi, ese agudo investigador de las letras cuir latinoamericanas, profesor performer y amigue de Dani Zelko:

El recorrido de este procedimiento es indicativo de su apuesta y de su alcance. Empieza con las "Temporadas" (2015-2018), que hilvanan encuentros con distintas personas en ese "caminar sin rumbo" que va desde Entre Ríos en Argentina hasta la Selva Lacandona en México. En las siguientes efectuaciones del procedimiento, esta deriva empieza a enfocarse sobre situaciones social y políticamente críticas, reunidas en las Ediciones urgentes, que arrancan desde el 2017 y se enfocan en situaciones de urgencia política surgidas en contextos diversos. Migrantes en las fronteras de EE. UU. (Frontera Norte), brutalidad policial en Argentina (Juan Pablo por Ivonne), violencia contra procesos de autonomía indígena en Argentina y Chile (¿Mapuche terrorista?), abandono de migrantes y luchas por la lengua en Madrid (Lengua o muerte): el procedimiento descubre de manera creciente su potencialidad política, su capacidad para articular urgencias de los cuerpos y las comunidades en contextos de profundización de la desigualdad obligatoria que parece habitar el corazón de las sociedades neoliberales.

—Sí, el procedimiento es siempre el mismo —dice Dani—, me encuentro con una persona que me habla, escribo a mano todo lo que dice y cada vez que hace una pausa para respirar, paso a la línea que sigue. Por un lado, eso a mí me cansa mucho. Hay momentos de escritura que duran más de seis horas en las que termino transpirando y con la mano cansada. Y eso a la otra persona le genera fe, confianza. Porque es raro que alguien desconocido te escuche y más raro que lo haga con mucha atención. La persona ve cómo sus palabras quedan escritas en el momento. Es como si yo grabara y desgrabara delante de quien narra. Pero al no estar grabando, sabemos que lo que queda por escrito de ese encuentro es lo que sucede en ese momento en que los cuerpos están juntos. Y siempre escribimos el primer día que nos encontramos, no nos hacemos amigues antes. El mismo día que escribimos con Lof Lafken Winkul Mapu, imprimimos con mi mochila imprenta y nos volvimos a encontrar alrededor del mismo fuego. Cada une tenía una copia del fanzine y una lapicera. Lo leímos tres veces en voz alta y cada persona fue marcando y pudo decir "esto no lo digamos", o "mejor corrijamos esta parte". Y cuando terminamos la corrección, se me acercó una y me dijo: "Hasta este momento pensábamos que estábamos en un libro, con unas condiciones que nos parecían copadas y a las que ya habíamos accedido. Pero en el momento en que corregimos juntos, leyendo en voz alta, cada una con una copia, ahí sentimos que de verdad este libro lo estábamos haciendo juntos". Las presentaciones fueron conmovedoras: ahí se comprueba la contundencia del libro como objeto político, con la intervención pública de *la voz sonando*.

Cuando escucha, Dani pasa de renglón en cada pausa, y atiende a un ritmo, quizá porque el ritmo y la cadencia devuelve a la poesía su pasado de nemotecnia para la memoria histórica, generando una suerte de música de la justicia, con sus relatos colectivos y denuncias que constituyen además un archivo de contrainformación.

# —Ahí está la tradición de Allen Ginsberg con su acordeón y su *Kadish*.

—Kadish, el poema, se hizo con la rítmica de la oración fúnebre. Y todos los libros que hice con este procedimiento giran en torno a muertes, no muertes en general sino propiciadas por violencias de Estado. Muertes donde se puede leer cómo el poder mata y al mismo tiempo cómo se organizan y se fortalecen las resistencias alrededor de

los procesos de duelo. El ritmo de la mano es fundamental porque yo estoy tocando la batería, estoy tocando la guitarra, es como si nos juntáramos a zapar.

#### —Y al mismo tiempo tenés que llamarte a silencio.

—No puedo estar hablando a 500 kilómetros por hora como hago siempre. Cuando me encuentro con los mapuche, por ejemplo, hablo mucho más lento, me tiro para atrás incluso físicamente, me saco de encima el tiempo de la ciudad. Para mí es una pregunta importante cómo podemos responder con urgencia a las cosas que suceden sin desplegar una temporalidad reactiva o inmediata como la de las redes sociales. Y es un misterio: por un lado, muevo la mano re rápido, pero el tiempo que despliega esa mano es un tiempo lento, para pensar largamente. Es como esos riffs de guitarra súper veloces pero que crean un tiempo flotante, en suspenso. Si yo pusiera un celular en el medio, el otro no sabría si lo que está diciendo se está transfiriendo on line o subiendo a Instagram. Eso ya tiraría una fragancia de inmediatez. Y todas las decisiones formales de esa primera parte del procedimiento buscan armar intimidad. Por eso no hago preguntas, no saco tema, no empiezo yo. Y en el proceso de escritura puedo ver cómo se van por las ramas, cómo van tratando de cortar con la narración anterior que traen de ellos mismos.

- -Como que se reescriben a través de tu mano.
- —Y suele haber momentos de silencio súper grandes, de media hora, donde yo me callo. Para los mapuche no es un problema el silencio. De hecho tienen una relación con el silencio súper hermosa y también con los sonidos de la naturaleza, con el del fuego, con el de la chupada del mate, con el del canto de los pájaros. Hay un montón de silencios que fueron re claves en este relato. Silencios en los que ellos, con la mirada, pensaban cómo decir, qué decir y qué no decir, qué palabras dejar adentro de la comunidad y cuáles sacar para afuera. Yo me tuve que poner límites muy claros y muy artificiales y categóricos para no hablar encima, para no guiar la conversación hacia donde yo quería, directamente para no hablar.

### La trutruka y el shofar

El general Mansilla escribe *Una excursión a los indios ranqueles* como *winka* y alto mando de un ejército que dos años después de su aparición en el diario *La Tribuna*, llamará "conquista del desierto" al genocidio de sus habitantes. Pero atribuye al cacique Panguitruz Guor el *saber leer* como lo que era, un

estadista de las tierras que la Constitución quería expropiar a sus dueños originarios: es conmovedora la escena en que Panguitruz Guor desentierra en un espacio de la pampa, el archivo de La Tribuna y le enrostra al entonces coronel un análisis político en el que reconoce la falsedad de los tratados y el proyecto de exterminio. Pero hay un diálogo pertinente entre los dos "jefes" donde no es menor el principio de semejanza en la diferencia: Mansilla es sobrino de Rosas, Panguitruz Guor fue rebautizado Mariano Rozas luego de haber sido secuestrado a los nueve años por los hombres del restaurador y vivido en su estancia donde se hizo "gaucho del corazón" hasta que se escapó para volver con los suyos y ocupar su rango de cacique. Harper Lee, que acompañó a Truman Capote al pueblo de Holcomb en su investigación para escribir A sangre fría, ablandó a unos vecinos prejuiciosos y aterrados luego del crimen de la familia Clutter, cuando, durante una fiesta descubriera que la esposa del comisario había nacido en la misma zona de Nueva Orleans que ella.

Pueblerina asumida, *le hizo el entre* a Truman Capote para que, poco a poco, todos pudieran abrirse ante el foráneo fiestero a quien se había visto llorar al abrir una encomienda enviada desde Nueva York que contenía un pote de caviar.

¿Como hacerse oreja del otre para buscar esa igualdad en la diferencia o una diferencia sin absolutismo, más allá de aquello que engloba capciosamente la palabra "humanidad" —un otre que se ha hecho amigo de las especies no humanes en sus campos expropiados— para escuchar en hospitalidad y sortilegio de encuentro? Es preciso que en el entre nos se novele algo común que haga fluir la lengua en el relato, el oído a la voz que es muchas, y en este caso, a la mano en su vuelo sobre el papel. ¿Qué ven los mapuche en ese winka pelilargo, de estilo hiperquinético, ese cíborg urbano con mochila-imprenta? Los mapuche leen en él la experiencia de un genocidio que los acerca, la sangre derramada de un pueblo, alguien cuyo tatarabuelo Yosef, a quien no conoció, le dejó un mandato por cumplir cuando dijo que un pueblo no debía separar la oralidad de la escritura.

—Se llamaba Yosef Elihau Trivush y era del movimiento iluminista, que quería un judaísmo no religioso y mezclado con artes y ciencias "profanas". Era traductor de Nietzche, Tolstoi, Dostoievski y otras "grandes obras universales" al yidish que era en ese momento la lengua oral de lxs judixs

que leían las escrituras sagradas en hebreo pero vivían en yidish. Mi tatarabuelo recorría en carreta las zonas rurales de Lituania llevando esos libros. Mi tatarabuela, que se llamaba Rodhe, dirigía una universidad en 1899. Hay fotos de ella en 1875 con un gran escote y mi tatarabuelo tirado en el piso.

# -iUn pueblo no tiene que separar oralidad y escritura?

—Y confiaba en el yidish que era la lengua de la diáspora. Su hermana, Rivka Trivush, les escribía las cartas a mujeres que no sabían escribir. Ambos fueron encerrados en el gueto de Vilna y ahí murieron antes del 41. La mayoría de sus familiares fueron asesinadxs, se supone que algunxs, fusiladxs cuando se firma la solución final en el 41 y otrxs son enviadxs al campo de exterminio Sobibor. Mi bisabuela y una hermana habían conseguido cartas para emigrar como maestras antes de la guerra, mi bisabuela a Entre Ríos y su hermana a Sudáfrica. Desde el gueto mi tatarabuelo le manda una carta a mi bisabuela en la que dice "nos van a matar a todos, necesitamos hacer que mi biblioteca llegue a Argentina".

# —¿Papá?

—Mi abuelos paternos venían de familia de campesinos. Nacieron en 1908, mi abuelo se hizo comerciante y se fueron a vivir un pueblo "libre" entre Polonia y Alemania que se llamaba Danzig. Cuando se acercaba la guerra el intendente de Danzig armó una campaña para salvar a los judíos del pueblo, pero sin decir mucho. Cada ciudadanx no judix tenía que elegir a una familia judía y ayudarla a salir. Las personas dejaban sus casas y todas sus pertenencias al municipio, a cambio de pasaportes falsos y pasajes para llegar al lugar del que recibían una carta. Así se salvaron mis abuelos que se escaparon en 1938. Mi tío (hermano mayor de mi padre) tenía un año. Vivieron dos meses en una alcantarilla en París esperando el tren y el barco. Mi tío quedó con problemas psiquiátricos. Mi abuelo tenía diez hermanes, mi abuela, ocho. Todes asesinades en Auschwitz. Mi padre nació en 1950 y cuenta que hasta sus diez años todos los días sus padres se levantaban e iban a ver si había llegado una carta de alguien que hubiera sobrevivido. Nunca llegaba y lloraban en el desayuno. Cuando, de adolescente, fui a visitar una gran parte de los campos de concentración y conocí sobrevivientes, ellos me decían "nadie salió vivo de acá sin la ayuda de alguien más, sin un vecino que alcanzaba una papa caliente, sin alguien que se puso a tararear una canción, o sea sin una manito de alguien que quizá no estaba ahí adentro. Y es

lo que entendimos con los mapuche: yo ahora estoy en un lugar como de blanco y privilegiado pero a la vez mi vida se construye sobre la memoria de un genocidio. Si yo ahora tengo un montón de herramientas y recursos que pueden servir a su lucha, aprovechémoslos.

Esa mano hacendosa que presiona con la antigua fuerza del lápiz en contra del roce tecnológico — presión tenue, casi ociosa que exige la computadora o el celular—, convierte la escritura en un oficio manual, de esos que Hannah Arendt condena al animal *laborans* y Richard Sennet discute en *El artesano*.

# **Cuerpos presentes**

Veloz, como agitada, la mano de Dani permite ver que el pensamiento siempre va más rápido que su transcripción, se diría que hace transpirar, mostrándoles a los que narran que el poder es de ellos, al mismo tiempo que poco a poco, los hace virar hacia el dictado, esa arma pedagógica que suele convertir un texto canónico en un test de ortografía. Quien dicta detecta un saber y somete al otro a un examen. El arte de Dani da vuelta esa desigualdad, lo que se le dicta es propio en el sentido de que no es de él, es en cambio, comunitario.

Y al cuerpo donde actúa una mano no le asusta la palabra manipulación.

—Yo manipulo mucho la forma en que la situación sucede y las decisiones formales de cómo esa palabra oral pasa a escrita. Eso me permite no corregir después. O sea, no editar. Lo que sí trato de editar es la situación y la forma en que esas voces van a pasar a escritas. Me gusta pensar que la situación es la autora. Esos cuerpos alrededor del fuego hablando, escuchando, escribiendo, leyendo, es *la autoría*.

"No hay un solo momento de privatización del texto, ningún a solas con él, su mochila mágica pasa, imprime y él vuelve al grupo para la corrección. Tampoco hay un mito de mímesis taquigráfica: la transcripción es un pacto, no un registro de escribiente".

# —Tuviste que entrenar el cuerpo.

—Tuve que desarmar mi cuerpo (eso forma parte del procedimiento), mi forma de hablar, toda una batería de gestos para *hacer espacio*. Casi no hablo pero sí me hamaco, me río, lloro, muevo los hombros, me inclino hacia adelante. No soy yo el que elige las palabras y las organiza pero sí trato de hacerles lugar, de darles aire. Voy moviendo el cuerpo para que todo

el espacio de aire entre nosotres sea para elles, para que sus palabras suenen. Una especie de improvisación que evidencia que una parte de la acción la estoy haciendo yo pero son elles les que importan. Con el paso de las horas me voy fatigando y elles se toman más tiempo para pensar: la cadencia se afloja. No es que yo grabo, me voy a mi casa, pongo play a media velocidad, me tomo un vinito mientras corrijo y los cuerpos están lejos.

¿Cuál es el tiempo de la expropiación? Es aquel donde lejos del narrador y por una ventaja técnica un cronista se lleva el relato y se hace autor aunque luego no firme en la edición del material. Ese tiempo de reserva es el dominio unilateral más allá de que los entrevistados por Tom Wolfe se reconozcan y autorizan su propio relato escrito en primera persona por el autor.

En *Reunión* no hay mediación, en el sentido más literal, no hay *medios* y hay "Reunión" para adentro del territorio mapuche que se envía por correo en cajas herméticas. Y no hay palabra para él, Dani, no es lenguaraz ni un *winka* amigo. Importa que el texto alcance a les mapuche que aún no conocen su historia o que aún no han entrado en la lucha por la reapropiación de sus tierras.

El cuerpo a cuerpo en su caso, puesto en el otro territorio, actúa. No hay medios pero hay médium. Es que en su procedimiento hay algo del legado popular espiritista donde el poder de transmisión consiste en vaciarse como yo y ser literalmente ocupado por las voces de los ancestros. Y ser médium de los vivos hace que el cuerpo —un movimiento del hombro, una risa, un ligero marasmo— quiera dar cuenta de que es atravesado por las palabras en toda su materialidad presente.

Para la edición de *Lengua o muerte*, Dani escuchó los relatos por teléfono. Su cuerpo se impacientaba, emitía ruidos, tamborileaba. No había encuentro. Entonces grabó pero decidido a destruir la grabación.

—Ni videoconferencia, ni Whatsapp. O sea, puse plata en el Skype y llamé a sus teléfonos. Cuando estaba escuchando y anotando con la mano no pasaba nada. La otra persona no me estaba mirando, no estaba al lado mío, movía la mano al pedo. Traté de escribir en la computadora y tampoco pasaba nada, porque esa persona no me veía a mí cansándome ni veía cómo sus palabras orales pasaban a escritas, no estaban los cuerpos en junta. El no grabar ni preguntar no me estaba

sirviendo. Entonces dije, no, pará, esta vez mi cuerpo tiene que hacer una acción diferente. Bueno, grabemos —con Skype se puede grabar— y yo me sentí casi entrando en un trip espiritual, tratando de que mi cuerpo se sintiera al lado de esa persona a través de onomatopeyas o sonidos. Y ahí funcionó. Grabé, corté. Lo hice sonar. Lo transcribí, borré la grabación y listo. Y ahí se los mandé para que vieran qué onda. Repetí el método con el resto de los amigos y parientes de Mohammed. Y salió al toque. Y fue re groso porque ese libro se distribuyó un montón, pudo intervenir territorialmente aun sin que yo estuviera ahí, aun sin haberles visto nunca la cara a las personas con las que escribí. Se armó toda una red de intérpretes Bangla que se apropiaron del lema Lengua o muerte y que, por lo que me cuentan, usaron el libro para poner en común sus demandas y sus voces en una época de aislamiento v soledad.

# Entre dos padres

Para la escritura de Sangre de amor correspondido Manuel Puig entrevistó a un obrero empleado temporariamente en su casa de Río, casi analfabeto. Puig no solo jaquea en su novela las jerarquías del saber al permitir a su narrador tomar la palabra y pasarla a la escritura sin demasiadas correcciones (las correcciones que pude ver son de tipeo y las desgrabaciones han sido realizadas por profesionales) sino que en el mismo acto de escuchar y grabar se hace enseñar la lengua por X, ya que en el momento de las entrevistas hacía poco que había llegado a Río y no conocía muy bien el portugués. Dani transmite en un español que para los mapuche es la lengua de la dominación que heredaron de sus padres, obligados a sumergir en una amnesia de integración el mapuzungun que ahora reaprenden a través de sus riquísimas oraciones y sus maestros y poetas, pero lo que transmite es la resistencia y los reclamos al Estado.

Walsh siempre había pensado la categoría "cronista popular" como una figura independiente de la del militante y del periodista "amigo". Si en su obra como investigador tomaba testimonio, en la agencia ANCLA empezó a vislumbrar una colaboración activa en la que estuviera latente el pase del cronista informante al cronista redactor y editor, pase que daría cuenta en potencia de una suerte de autoformación política individual, pero para una tarea colectiva. ¿Qué imaginaba? ¿Pasar el grabador? ¿Enseñar a editar? ¿En democracia lo hubiera hecho en periódicos estatales? Nunca me canso de

insistir con ese latiguillo de Sartre de que el verbo hubiera no existe. Pero lo que es seguro es que a Walsh le hubiera fascinado la mochila imprenta de Dani Zelko. En el video El Walsh de la investigación de Mauricio Pérez, Lilia Ferreyra relata el gusto de su compañero por los implementos técnicos de espionaje y que la hacía acompañarlo a Puerto Nuevo a buscar entre las mercaderías de contrabando ínfimos micrófonos, cámaras con zoom espectaculares y cómo se armó un televisor luego de comprobar que estaba ligado con la radio del Departamento de Policía e inmediatamente se puso a hacer escuchas para investigar al enemigo sin salir de su casa. Daniel Link dice que, de haber sobrevivido, Walsh habría sido hacker.

Ediciones urgentes va al territorio ya que en democracia el litigio por la tierra entre los recuperadores y el Estado usurpador o las empresas explotadoras continúa; hay zonas donde funciona la militancia clandestina, el gatillo fácil, los cadáveres puestos y el relato oficial de los hechos disparándose como una bengala en las redes: todos arrastran en su momento la sombra del terrorismo de Estado anterior ejercido en José León Suárez. La metáfora del cerco que Walsh invita a romper con su mensaje de cadena informativa ya no sirve. La proliferación de fake news, las nuevas performances

del odio y sus apropiaciones de la izquierda, la información con pruebas falsas multiplicada por las redes, donde cada infamia puede quedar escrita y excitar a la opinión pública, convierte *el quedar escrito* que consigue Dani Zelko en una contraprensa con mayor capacidad de expansión en el tiempo que la de los medios poronga. Una nota de tapa injuriosa y de posverdad reaccionaria se suele expandir en presente finito: las series de *Reunión* se levantan de Internet, se regalan en libros, se reimprimen.

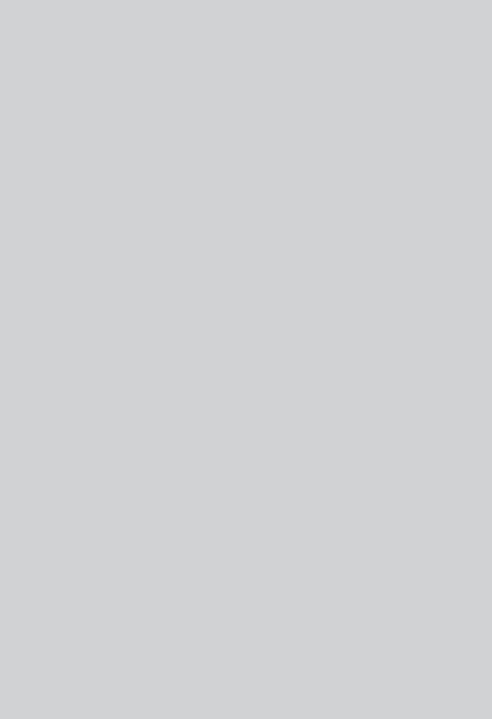
Hay un secreto que me mata: ¿en qué momento se establece la conexión confiada, esa especie de apertura en el relato que se percibe en algo más que los ojos y los oídos? Mientras escuchaba las historias de un conjunto de internos del módulo dos del Servicio Penitenciario de Ezeiza, la timidez y el recelo se disolvieron cuando me explayé largamente sobre mis whiskies favoritos y probé sin desmayarme un vaso de "pajarito" que estaba clandestino bajo un pupitre del aula. Y cuando Cristian Alarcón estaba entrevistando a un capo narco en la cárcel de Ezeiza, como testimonio para su libro Si me querés, quereme transa, la conversación fluyó luego de que Cristian le hiciera una alusión sexual y estallara en una de sus ruidosas carcajadas.

—Pero yo no soy periodista. Al principio los mapuche me llamaban así hasta que un día me enojé, "Ya les dije que no soy periodista. Que ustedes me digan periodista es como que yo les diga indios".

# -Nada que ver con "la verdad".

—Yo no someto a prueba lo que me cuentan. No me interesa la verdad. Para nada. Sí la memoria, sí la justicia. Sí me interesa una voz *narrándose* a sí misma. Aunque los mapuche en las presentaciones decían: "Esta es nuestra verdad, porque es nuestra voz y porque está dicha en nuestra tierra. Si lo hubiéramos escrito, o dicho en otro lado, no sería nuestra verdad". O sea que para ellos la verdad tiene una limitación territorial y fonética.







LENGUAS VIVAS es una colección de cuadernos en los que las voces críticas, las lenguas disidentes y minoritarias resuenan sin un sistema de admisiones. No hay corrección del habla que pueda prescribirse con los criterios de un purismo idiomático. Si, como suele decirse, "la Patria es la lengua", habrá que poner en suspenso la belleza retórica de esa fe para hacerla estallar en un renovado plurilingüismo emancipatorio capaz de desbordar, con sus disputas, fronteras y clasificaciones.

